Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166

Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah : The Indonesian ISSN: (p) 2337-6104
Journal of Islamic Studies ISSN :(e) 2721-3579
Vol. 10| No.2

KONSEP “LA IKRAHA FI AL-DIN” DALAM ISLAM

Nurul Huda

STAI La Tansa Mashiro

Article Info Abstract

Keywords: Islam is a religion of mercy for the universe. Protector of all

Grace, coercion, diversity,
Islam

Corresponding Author:
nurulhudamaarif@gmail.com

living beings. Muhammad SAW, as His messenger, was ordered
to preach Islam as love (rahmah), not as a disaster (la'nah).
Therefore, according to the instructions of the Qur'an and
Sunnah, Muslims, wherever and whenever, should always
prioritize mutual respect for differences. Especially in the
Indonesian context. Diversity, whether language, ethnicity, race
or religion, is deliberately created by Allah in the Emerald
Country of the Equator, which makes the life of the nation in this
country even more beautiful. The diversity that He created was
not without reason. Because if you want, with His absolute power,
Allah SWT is very easy to uniform everything. Making all of them
believe or become a single people, is a trivial job for Him. But
Allah SWT prioritizes the concept of "la ikraha fi al-din™ in the
life of the nation and state. Not hating or antagonizing each other,
just because of dissimilarity. Islam is here to embrace, not hit. To
love, not hate.

Islam adalah agama rahmat bagi semesta. Pelindung bagi semua
makhluk hidup. Muhammad Saw, selaku utusan-Nya, dititah
untuk mendakwahkan Islam sebagai kasih sayang (rahmah),
bukan sebagai bencana (/a 'nah). Karena itu, sesuai petunjuk al-
Qur’an dan Sunnah, kaum muslim, di manapun dan kapanpun,
semestinya senantiasa mengedepankan sikap saling menghargai
dalam perbedaan. Apalagi dalam konteks Indonesia. Keragaman,
baik bahasa, suku, ras maupun agama, sengaja diciptakan oleh
Allah Swt di Negeri Zamrud Katulistiwa, yang menjadikan
kehidupan berbangsa di negeri ini kian indah. Keragaman yang
diciptakan-Nya itu bukan tanpa alasan. Sebab jika ingin, dengan
kekuasaan-Nya yang mutlak, Allah Swt sangat mudah
menyeragamkan semuanya. Menjadikan semuanya beriman atau
menjadi umat yang tunggal, itu pekerjaan sepele bagi-Nya. Tapi
Allah Swt lebih mengedepankan konsep “la ikraha fi al-din”
dalam kehidupan berbangsa dan bernegera. Tidak saling
membenci atau memusuhi, hanya karena ketidaksamaan. Islam
hadir untuk merangkul, bukan memukul. Untuk menyangi, bukan
membenci.

Kata Kunci : Rahmah, pemaksaan, keragaman, Islam

@2022 JAAD. All rights reserved

157



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah Volume 10 No. 2, (2022)

Pendahuluan

Ulama kenamaan, Mahmud Syaltut,
menyebut Indonesia sebagai gith’ah min
al-jannah atau serpihan surga. Alamnya
begitu indah nan subur. Segalanya tersedia
untuk keperluan penduduknya.
Tetumbuhan, gas, minyak, emas, tembaga,
batu bara, juga ragam kekayaan laut,
semua terhampar luas untuk kemanfaatan
penduduknya.

Penduduk negeri Zamrud
Katulistiwa ini juga terdiri dari aneka
keragaman yang mengagumkan; agama,
suku, budaya, bahasa, ras dan lain
berkah,

keragaman ini tidak menjadikan kita semua

sebagainya. Yang menjadi
terkotak-kotak, setidaknya hingga detik
ini. Kalaupun ada perbedaan dan sedikit
riak, itu hal biasa dalam rumah tangga.
Secara umum, Kita tetap senantiasa setia
bersama dalam perbedaan, karena leluhur
kita telah menitipkan ajaran luhur
Bhinneka Tunggal Ika. Boleh saja kita
berbeda, namun kebersamaan mesti dijaga.

Keragaman memang sengaja
diciptakan oleh Allah Swt. Sungguh,
betapa mudahnya Allah Swt menjadikan
segalanya seragam tanpa perbedaan. Kun
fayakun-Nya akan menjadikan semua itu
terwujud dengan sangat gampang.
Nyatanya ini tidak dilakukan-Nya. Ibarat
taman bunga, ia akan menjadi indah dan
menawan manakala dihiasi oleh aneka
bunga dengan keragaman warna dan

bebauannya. Rupanya Allah Swt ingin
158

menjadikan dunia, terutama Indonesia,
laksana taman bunga yang indah menawan
itu; yang tidak semestinya kita rusak.

Allah Swt berfirman:

s a5 85 G jKUHR U) 0 G
e A &) RE & e RKa&T &) ) AGE JiE

Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya
Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan
menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan
bersuku-suku supaya kamu saling kenal-
mengenal. Sesungguhnya orang yang
paling mulia di antara kamu di sisi Allah
ialah orang yang paling bertagwa di
antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Mengenal.” (Qs. al-
Hujurat [49]: 13).

Allah  Swt sengaja menjadikan
perbedaan untuk kepentingan manusia itu
sendiri. Karenanya, bukan latar belakang
perbedaan itulah yang menjadi ukuran
kemuliaan manusia di hadapan-Nya,
melainkan kadar ketakwaannya. Perbedaan
adalah sarana untuk berkompetisi, bukan
untuk saling menghabisi. Perbedaan adalah
sarana untuk saling berbuat baik, bukan
untuk saling mencabik. Perbedaan adalah
sarana untuk saling mengenal, bukan untuk
saling memenggal atau mengganjal. Dan
Negara Kesatuan Republik Indonesia
(NKRI) ini akan lestari

kebersamaan

melalui
dalam perbedaan yang

terjalin indah.



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166

Kita boleh berbeda, namun Kkita
adalah keluarga, karena Kkita hadir dari
Tuhan yang sama dan akan kembali juga
pada Tuhan yang sama. Antara satu
anggota keluarga dengan anggota keluarga
yang lain harus saling menghormati,
melindungi dan tolong-menolong untuk
saling memberikan kemanfaatan. Dikutip
Abu Zahrah dalam Zahrah al-Tafasir
(n/8rr), Abu Ya’la

Rasulullah Saw bersabda:

meriwayatkan,

Al 2eail 0 ) 2l (e 24 G

Artinya: “Seluruh makhluk adalah
keluarga Allah SWT; dan yang paling
dicintai-Nya adalah yang paling
bermanfaat untuk keluarganya.” (HR.
Abu Ya’la)

Marilah kita saling bergandengan
tangan, walaupun kita berbeda. Janganlah
kita terkotak-kotak oleh perbedaan lahiriah
yang bahkan sengaja Allah Swt ciptakan.
Di negeri penuh keragaman ini, keadilan
dan kesejahteraan semestinya menjadi
tujuan bersama dan utama. “Damai itu
bukan karena tidak ada perang, melainkan
karena ada keadilan,” demikian Kkata
Harrison Ford. Dan selama orang bisa
melakukan kebaikan, maka kita tak perlu
lagi bertanya apa latar belakang agama,
suku atau warna kulitnya. Kebaikan itu
untuk semua.

Inilah substansi menjadi seorang
shalih,

menampilkan wajah Islam yang ramah

muslim  yang yang mampu

bukan wajah Islam yang marah, sekaligus
menjadi penduduk yang berbudi di negeri
ini. Negeri yang penuh kebersamaan dalam
perbedaan. Sungguh indah dan begitu
menawan. Inilah negeri dan Kkarakter
masyarakat yang baldatun thayyibatun wa
rabbun ghafur. Inilah perilaku yang sesuai
dengan konsep Islam “la ikraha fi al-din”,

tidak ada pemaksaan dalam agama.

Metode Penelitian
Dilihat dari
penelitiannya, penelitian ini dikategorikan

sumber data

sebagai penelitian kepustakaan (library
research), karena sumber datanya diambil
dari kepustakaan, yakni al-Qur’an dan
berbagai buku (dalam hal ini karya tafsir)
atau penelitian pustaka yang mengulas
tema tentang la ikraha fi al-din. Menurut
Muadjir  (1996),
kepustakaan adalah penelitian yang lebih

Noeng penelitian
mengedepankan olahan filosofis dan
teoritis daripada uji empiris di lapangan.
Karena sifatnya yang fiosofis dan empiris,
penelitian  kepustakaan lebih  sering

menggunakan pendekatan  filosofis
(philosophical approach). Metode ini
mencakup sumber data, pengumpulan data,
dan analisis data.

Menurut ~ Mardalis,

kepustakaan adalah riset yang bertujuan

penelitian

untuk mengumpulkan data dan informasi

melalui bantuan bermacam-macam
material yang terdapat di ruangan
perpustakaan.  Misalnya,  buku-buku,

159



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah Volume 10 No. 2, (2022)

majalah, dokumen, jurnal, catatan, kisah-
kisah, sejarah dll. Karena itu, ciri penelitian
kepustakaan adalah: Peneliti berhadapan
langsung dengan teks, data pustaka bersifat
“siap pakai” atau ready made, tidak
dibatasi oleh ruang dan waktu, dan
sebagainya.

Adapun proses penelitiannya bisa
dijelaskan  sebagai  berikut:  untuk
kepentingan penelitian ini, data primer
yang digunakan tentu saja adalah al-
Qur’an. Kemudian penulis menggunakan
berbagai referensi sekunder yang berbasis
‘ulum al-Qur’an, yang mengulas tema la
ikraha fi al-din, baik yang ditulis oleh
mufassir/cendekiawan  klasik  maupun
modern. Baik yang berbahasa Arab
maupun Indonesia. Beberapa kajian
tentang la ikraha fi al-din yang bertebaran
di berbagai karya tafsir maupun non-karya
tafsir, lalu dikumpulkan dan dianalisis,
lantas penulis memotret makna inti dan
hikmabh la ikraha fi al-din yang terkandung

di dalamnya.

Pembahasan
a. Sisi Hostoris Ayat “La Ikraha fi al-
Din”

Diriwayatkan, sebelum Islam datang,
ketika

ada seorang wanita yang

mempunyai  anak, anaknya selalu
meninggal dunia. la berjanji pada dirinya,
apabila mempunyai anak yang hidup, ia
akan memaksa dan

Yahudi. Ketika Islam datang dan Yahudi
160

menjadikannya

Bani Nadhir diusir dari Madinah karena
pengkhiatannya, ternyata anak tersebut dan
beberapa anak lainnya yang sudah
termasuk  keluarga Anshar, terdapat
bersama-sama kaum Yahudi. Berkatalah
kaum Anshar: “Jangan biarkan anak-anak
kita bersama mereka.”. (K.H.Q. Shaleh dan
H.A.A. Dahlan, Asbabun Nuzul :2000:85-
86) Maka turunlah Qs. al-Bagarah [2]: 256:
DG (b AN (e BTN G B A 8 sl ) Y
¥ N saDAll Sl Sl el el

ile o i Lol Lol

Turunnya ayat di atas menjadi
teguran keras bagi orang-orang tertentu
(dan kita semuanya) yang memaksa pihak
lain untuk mengikuti agamanya. Dalam
riwayat lain diceritakan, ayat ini berkaitan
dengan al-Hushain dari golongan Anshar,
suku Bani Salim bin ‘Auf. la mempunyai
dua orang anak yang beragama Nashrani,
sedang ia sendiri seorang muslim. la
bertanya kepada Nabi Muhammad Saw:
“Bolehkah saya memaksa kedua anak saya
itu, karena mereka tidak taat kepadaku dan
tetap ingin beragama Nashrani?” Maka
turunlah ayat ini sebagai teguran atas
keinginannya memaksa kedua anaknya
beralih agama atau keyakinan. (K.H.Q.
Shaleh dan H.A.A. Dahlan, Asbabun Nuzul
:86)

b. Nafy al-Din al-ljbari

Ikrah dalam Qs. al-Bagarah [2]: 256
di atas, bermakna paksaan. Akar katanya
kariha yang bermakna ketidaksenangan



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166

atau kesulitan yang dihadapi seseorang
akibat dibebani sesuatu secara paksa.
adalah

menyebabkan orang lain tidak senang atau

Pemaksaan pekerjaan  yang
tidak suka. Dengan demikian, maksud
“tidak ada ikrah” dalam ayat di atas adalah
kita tidak boleh memaksa orang lain untuk
masuk atau menganut agama Islam. Allah
menghendaki  seseorang masuk atau
menganut Islam secara suka rela dan ikhlas
tanpa paksaan. Ini akan menjadikan
keislaman berjalan efektif. (Tim Penafsir
Kemenag Republik Indonesia, al-Qur’an
dan Tafsirnya :2010:380). Untuk itu, tugas
kita hanyalah menyampaikan, bukan
memaksa objek dakwah, karena hidayah
itu urusan Allah.

Islam mengajarkan umatnya untuk
mengajak kepada Islam dengan hikmah
(al-hikmah),
mauidhah al-hasanah), dan berdiskusi

nasinat yang baik (al-

atau berdialog dengan cara yang terhormat
(wa jadilhum bi allati hiya ahsan) (Qs. al-
Nahl:  125). Apabila kita sudah
menyampaikan kepada mereka melalui
tiga langkah itu, tetapi mereka tetap dalam
pendiriannya dan tidak juga beriman, maka
selesailah tugas kita dan itu bukanlah
urusan Kita lagi, melainkan urusan Allah
Swt. Allah Swt berfirman:

il aas %K (V) b Ga GaY S f 3

Caa ) 53585 (Ao BI85

Artinya: “Dan jikalau Tuhanmu
menghendaki, tentulah beriman semua
orang yang di muka bumi seluruhnya.
Maka apakah kamu (hendak) memaksa
manusia supaya mereka menjadi orang-

orang yang beriman semuanya?” (QS.
Yunus [10]: 99).

Dalam al-Qur’an dan Tafsirnya
dijelaskan, iman adalah keyakinan batin
yang berada di kedalaman hati sanubari.
Tiada seorangpun dapat memaksa hati
seseorang untuk meyakini sesuatu, tatkala
ia tidak bersedia meyakininya. Kebenaran
Nabi Muhammad dan Islam sudah
gamblang dan informasi tentangnya sudah
tersampaikan kepada semua orang. Karena
itu, terserah pada masing-masing orang
untuk mengimani atau mengingkarinya.
Toh, tanggungjawab keimanan dan
keingkaran itu ada pada diri masing-
masing. Kita tidak akan memikul
tanggungjawab atau konsekuensi
perbuatan yang dilakukan pihak lain.

Terkait tudingan Islam disebarkan
dengan pedang dan darah (bi al-saif wa al-
dam) lantaran terjadi beberapa peperangan
dalam sejarah Islam, maka itu bukan
tudingan yang mendasarkan pada argumen
ilmiah. Peperangan yang terjadi saat itu,
hanyalah “beladiri” atau “pembelaan diri”
terhadap serangan-serangan kaum kafir
pada kaum muslim. Peperangan inipun
dilakukan untuk mengamankan jalannya
dakwah Islam, sehingga aneka kezaliman
kaum kafir tidak mengganggu

keberlangsungannya.

161



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah Volume 10 No. 2, (2022)

Menurut Muhammad Husein al-
Thabathaba’i dalam al-Mizan fi Tafsir al-
ikraha fi

bahwa Islam

Qur’an, ajaran la al-din

menganulir  tudingan
disebarkan dengan pedang dan jihad
menjadi rukun penegakannya. Baginya,
perang hanyalah pembelaan (al-difa’),
bukan cara penyebaran Islam. Karenanya,
ayat ini tidak diabrogasi/dihapus oleh ayat
tentang pedang.
:348). Dalam al-Tafsir al-Munir, Wahbah

al-Zuhaili juga menyatakan, ayat la ikraha

(Muhammad Husein

fi al-din ini membatalkan tuduhan bahwa
Islam gama bi al-saif (tegak karena
pedang). Peperangan yang (terpaksa)
terjadi itu hanyalah cara li radd al- ‘udwan
(untuk menghalau musuh), sehingga
agama bisa berdiri dengan merdeka tanpa
ada gangguan pihak musuh. Ayat ini juga
mengarahkan kita untuk mengakui — yang
oleh al-Zuhaili disebut — hurriyah al-
tadayyun (kebebasan memeluk agama).
(Wahbah al-Zuhaili,:23)

Karena itu juga, terkait kebebasan
beragama ini, di wilayah yang dikuasai
kaum muslim, maka non-muslim diberi
hak dan kemerdekaan untuk memilih
memeluk Islam ataukah tetap setia pada
agama mereka. Jika memilih tetap pada
agamanya, maka mereka dikenai pajak
keamanan (jizyah). Pajak ini wajib
dibayarkan selama pemerintah Islam
mampu mengayomi mereka dan menjamin
keamanannya. Andai pemerintah Islam

tidak mampu, mereka tidak berkewajiban
162

membayarnya dan bahkan jizyah yang
telah dibayarkan bisa ditarik kembali.
Inilah  bukti

senantiasa menghargai dan memberikan

keluasan Islam, yang
kebebasan bagi siapapun untuk memeluk
agama sesuai keyakinannya. Inilah inti
ajaran “lakum dinukum wa liya din/Bagimu
agamamu dan bagiku agamaku” (Qs. al-
Kafirun: 6).

Menafsiri Qs. al-Bagarah [2]: 256 di
atas, dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Adhim
Abu al-Fida Isma’il bin Katsir menuliskan,
maksud la ikraha fi al-din adalah la tukrihu
ahadan ‘ala al-dukhul fi din al-Islam
(Jangan  kalian memaksa seseorang

Sebab,

semua dalil kebenaran Islam sudah jelas,

memasuki/menganut  Islam!).
sehingga tidak perlu ada pemaksaan. (Abu
al-Fida Isma’il bin Katsir :305). Sedangkan
Muhammad Husein al-Thabathaba’i dalam
al-Mizan fi Tafsir al-Qur’an menyatakan,
al-ikrah huwa al-ijbar wa al-haml! ‘ala al-
fi’l min ghair ridha (Memaksakan suatu
perbuatan tanpa kerelaan). Point utama
dari pemaksaan, adalah ketidakridaan atas
perbuatan yang dilakukan. Jika ini
dibiarkan, maka yang timbul bukanlah
peribadahan yang didasari ketulusan,
melainkan kemunafikan. Dan tentu saja,
Islam tidak menghendaki kemunafikan
dalam Dberibadah. Keyakinan itu ibarat
cinta, yang tidak bisa dipaksakan untuk
seseorang yang tidak dicintainya.

Bagi Muhammad Husein al-

Thabathaba’i, ayat la ikraha fi al-din ini



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166

sesungguhnya tengah menjelaskan perihal
nafy al-din al-ijbari (meniadakan agama
paksaan), agama yang dibangun atau
dianut oleh  seseorang berdasarkan
pemaksaan oleh pihak lain. Muhammad
al-Thabathaba’i

agama adalah rantai pengetahuan akademis

Husein menyatakan,
yang berlandaskan keyakinan-keyakinan
(i’tigadat). Menurutnya, al-i tigad wa al-
iman min al-umur al-galbiyyah allati la
yuhkamu fiha al-ikrah wa al-ijbar
(Keyakinan adalah persoalan hati yang
tidak bisa dihukumi dengan pemaksaan).
Pemaksaan itu, katanya, bisa berpengaruh
hanya pada perbuatan-perbuatan lahir (al-
a’mal al-dhahirah) dan gerak tubuh yang
fisik (al-harakat al-badaniyyah al-
madiyah). Karena hati bukan persoalan
lahir, maka tidak berlaku pemaksaan
atasnya.

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-
Mishbah  menerangkan, sesungguhnya
Allah Swt tidak membutuhkan sesuatu,
sehingga tidak perlu ada pemaksaan dalam
beragama. Jika menghendaki, maka
sesungguhnya Allah Swt bisa menjadikan
kita semua sebagai umat yang satu (Qs. al-
Ma’idah: 48). Menurut Quraish, yang
dimaksud tidak ada paksaan dalam
menganut agama adalah tidak ada paksaan
untuk menganut akidahnya. Jika ia sudah
menganut akidah tertentu, maka ia terikat
oleh aturan dan ketentuan akidah itu,

sehingga ia tidak berhak berkata:

“Allah telah memberi kebebasan
untuk shalat atau tidak, berzina atau
nikah”. (M. Quraish Shihab:668-669)

Penjelasan
Wahbah

serupa  disampaikan

al-Zuhaili. la  menuliskan:
“Jangan kalian memaksa seseorang untuk
masuk/menganut Islam, karena sejatinya
bukti-bukti

membutuhkan

kebenarannya tidak

pemaksaan. Dan
sesungguhnya keimanan itu berdiri di atas
bukti-bukti.

Karenanya, tiada berguna pemaksaan-

kerelaan,  hujjah  dan
pemaksaan yang dilakukan”. (Wahbah al-
Zuhaili:23)

Dalam Tafsir fi Dhilal al-Qur’an,
Sayyid Quthb menjelaskan, masalah
akidah yang dibawa oleh Islam, adalah
masalah kerelaan hati setelah mendapat
keterangan dan  penjelasan, bukan
pemaksaan dan tekanan. Agama Islam
datang dan Dberbicara pada daya

pemahaman manusia dengan segala
kekuatan dan kemampuannya. la berbicara
pada akal yang berfikir, intuisi yang
berbicara dan perasaan yang sensitif,
sebagaimana ia berbicara pada fitrah yang
tenang. (Sayyid Quthb:342) Menurutnya
juga, Islamlah yang mengumandangkan
tidak ada paksaan memeluk agama.
Islamlah yang menjelaskan tidak boleh
memaksa orang lain untuk memeluk agama
ini. (Sayyid Quthb : 343). Dengan
demikian, ayat la ikraha fi al-din ini
memberikan jaminan kepada seluruh

manusia perihal kebebasan memeluk dan
163



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah Volume 10 No. 2, (2022)

menganut agama atau keyakinan yang
dipercayainya. Hal ini penting untuk
menghindarkan tudingan Islam sebaga al-
din al-ijbari (agama paksaan), karena
sejatinya ayat ini justru tengah melakukan
— apa yang oleh al-Thabathaba’i disebut
sebagai — nafy al-din al-ijbari
(menegasikan agama paksaan).

c¢. Hikmah Larangan Memaksa

La ikraha fi al-din telah menjadi
ajaran yang inheren dalam Islam, yang
karenanya harus diamalkan sungguh-
sungguh. Spirit ayat ini sudah semestinya
menjadi darah kehidupan Kkita, sehingga
dalam menjalankan nadi dakwah Kkita
senantiasa  bertindak ~ damai  dan
menenteramkan.  Pertanyaannya, apa
sesungguhnya hikmah yang bisa dipetik
dari spirit ayat ini? Tentu saja banyak

hikmah yang muncul darinya. Dalam
tulisan ringan ini, setidaknya tiga hal yang
penulis kemukakan.

Pertama, Allah Swt memuliakan
kehendak manusia. Bagi Sayyid Quthb,
ayat la ikraha fi al-din ini menunjukkan
bahwa Allah Swt memuliakan manusia,
kehendak,

perasaannya. Allah Swt ingin

menghormati pikiran dan
menyerahkan segala urusan mereka pada
dirinya sendiri, terutama terkait petunjuk
akidah dan

memikulkan tanggungjawab pada dirinya

dan kesesatan dalam

sebagai konsekuensi pilihan perbuatannya.
berakidah

merupakan Hak Asasi Manusia (HAM)
164

Menurutnya, kebebasan

yang karena hal itulah ia layak disebut
manusia. Untuk itu, manusia yang melucuti
manusia lain  dari kebebasan dan
kemerdekaan berakidah, berarti ia telah
melucuti (Sayyid
Quthb:343)

Kedua, Allah Swt menghendaki

kedamaian. Menurut M. Quraish Shihab,

kemanusiaannya.

diantara hikmah la ikraha fi al-din adalah
kedamaian. Quraish menuliskan, Allah
Swt menghendaki agar setiap orang
merasakan  kedamaian.  Agama-Nya
dinamakan Islam yang bermakna damai.
Menurutnya, kedamaian tidak dapat diraih
kalau jiwa manusia tidak damai. Paksaan
menyebabkan jiwa tidak damai, sehingga
tidak ada paksaan dalam menganut
keyakinan Islam. Ini menunjukkan, visi
ayat ini sesuai dengan visi besar Islam itu
sendiri sebagai agama yang menjunjung
keramahan dan kedamaian.

Ketiga, Allah Swt mengajarkan
ketulusan. Zakky Mubarak menyatakan,
Islam mengajarkan umat manusia untuk
menjalankan kebaikan dan menghindarkan
keburukan

dengan  keinsyafan  dan

kesadaran. Perbuatan dan berbagai
aktivitas apapun tidak akan memiliki
makna yang baik, apabila dikerjakan
dengan terpaksa dan karena pertimbangan-
pertimbangan lain dengan mengabaikan
ketulusan dan keikhlasan. Ibadah dan amal
kebajikan yang sedikit dan ringan yang
dilakukan dengan keikhlasan jauh lebih

baik dari ibadah dan amal yang dikerjakan



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166

tanpa keikhlasan, meskipun dikerjakan
lebih banyak dan lebih berat. (Zakky
Mubarak:58)Pemberian  kebebasan dan
bukan pemaksaan, akan menjadikan

pelakunya meraih  ketulusan  dalam
menjalankan agamanya. Inilah point utama
dalam beragama, sesungguhnya.

Selain itu, tentu saja hikmah-hikmah
lain  bisa dirasakan  oleh  yang
bersangkautan. Misalnya, keberagamaan
harus didasari kedewasaan, belajar
bertanggungjawab atas pilihan sadarnya,
menghargai keragaman yang didasari
tanggungjawab baik di dunia maupun di
akhirat, terjalinnya silaturahim universal
antara pihak yang satu dengan yang lain
dan sebagainya. Untuk itu, menjaga spirit
ayat ini menjadi kewajiban yang terlarang
diabaikan bagi umat Islam, terutama

kalangan santri pesantren.

Penutup
Kesimpulan

Berdasarkan kajian di atas tentang
Qs. al-Bagarah [2]: 256, juga berdasarkan
pembahasan yang dilakukan oleh para ahli
al-Qur’an, baik klasik maupun modern,
maka jelas sekali bahwa Islam
menekankan sikap menghargai pilihan
beragama setiap manusia. Apalagi jika
dihubungkan dengan ayat lain semisal Qs.
al-Kafirun: 6, dan sebagainya, maka
penghargaan ini semakin tertuntut nyata.
Dengan demikian, semakin jelas jika Islam

tidak berkehendak memaksa semua

manusia memilih  jalur agama atau
keyakinan yang sama. Kendati Allah Swt
hanya meridhai Islam sebagai agama-Nya,
namun akal dan hati manusia diberikan
keleluasaan untuk menentukan pilihannya,
bahkan untuk tidak beriman sekalipun.
Tentu saja pilihan yang penuh dengan
konsekuensi, baik di dunia maupun di
akhirat.

Bahkan dalam istilah Muhammad
Husein al-Thabathabai, penulis al-Mizan fi
Tafsir al-Qur’a, ayat la ikraha fi al-din,
menjadi petunjuk yang nyata sifat Islam
sebagai agama yang nafy al-din al-ijbari
(menegasikan sisi agama yang memaksa).
Itulah  konsep hurriyah al-tadayun
(kemerdekaan beragama) sesungguhnya.
Islam itu nyata-nyata agama rahmah, yang
mengayomi setiap pilihan sadar umat
manusia dan  memaklumi  berbagai
keragaman. Semoga saja, spirit yang
demikian tertanam kuat dalam diri setiap
muslim, sehingga menjadikan keimannya
pada Allah Swt makin kuat dan kokoh,
sekaligus menjadikan sisi kemanusiaannya
kian matang dan bijak. Dan kehidupan
yang damai dan bersahaja akan terwujud

dengan indah. Wa Allah a’lam.[]

Saran

1) Hendaknya umat Islam mampu
menelaah dengan serius dan seksama ayat-
ayat Alquran yang berbicara tentang

hubungan antara agama, sehingga betul-

165



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah Volume 10 No. 2, (2022)

betul mampu menjalankan kehidupan yang

harmonis secara proporsional.

2) Hendaknya uUlmat Islam menjadikan
ayat-ayat Alquran sebagai acuan dalam
menjalankan kehidupan berbangsa dan
bernegara yang rukun dan saling

menghargai.

3) Hendaknya umat Islam tidak
memaksakan kehendak kepada mereka
yang berbeda terkait dengan pelaksanaan
ajaran agamanya, karena Islam sendiri
"menafikan  karakter ~agama  yang
memaksa”. Namun penting dimengerti,
bahwa setiap pilihan beragama senantiasa
mengandung konsekuensi baik di dunia

maupun di akhirat.

Daftar Pustaka

al-Qur’an dan Terjemahnya

al-Thabathaba’i, Muhammad Husein. al-
Mizan fi Tafsir al-Qur’an. Beirut:
Muassasah  al-A’lami i al-
Mathbu’at, 1417 H/1997 M.

al-Zuhaili, Wahbah. al-Tafsir al-Munir fi
al-‘Aqgidah wa al-Syari’ah wa al-
Manhaj.Beirut: Dar al-Fikr, 1430
H/2003 M.

Bin Katsir, Abu al-Fida Isma’il. Tafsir al-
Qur’an al-‘Adhim. Kairo: al-
Maktab al-Tsaqafi, 2001.

Mubarak, Zakky. Menjadi Cendekiawan
Muslim: Kuliah Islam di Perguruan
Tinggi Umum. Jakarta: Yayasan
Ukhuwah Insaniyah, 1428 H/2007
M.

166

Quthb, Sayyid. Tafsir fi Zhilalil Qur’an.
Jakarta: Gema Insani Press, T.Th.

Shaleh, K.H.Q. dan H.ALA. Dahlan.
Asbabun Nuzul: Latar Belakang
Historis Turunnya Ayat-ayat al-
Qur’an. Bandung: Penerbit
Diponegoro, 2000.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah:
Pesan, Kesan dan Keserasian al-
Qur’an. Jakarta: Lentera Hati,

2002.

Tim  Penafsir Kemenag  Republik
Indonesia. al-Qur’an dan
Tafsirnya. Jakarta: Lentera Abadi,
2010.

Yaqub, Ali Mustafa. Sejarah dan Metode
Dakwah Nabi. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2008.



