
Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166  

157  

 

Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah : The Indonesian   ISSN: (p) 2337-6104 

Journal of Islamic Studies     ISSN :(e) 2721-3579 

         Vol. 10No.2 

      
 

 

KONSEP “LA IKRAHA FI AL-DIN” DALAM ISLAM 

 

Nurul Huda 
STAI La Tansa Mashiro 

 

Article Info Abstract 

Keywords:  

Grace, coercion, diversity, 

Islam 

. 

 
. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Corresponding Author: 
nurulhudamaarif@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Islam is a religion of mercy for the universe. Protector of all 

living beings. Muhammad SAW, as His messenger, was ordered 

to preach Islam as love (rahmah), not as a disaster (la'nah). 

Therefore, according to the instructions of the Qur'an and 

Sunnah, Muslims, wherever and whenever, should always 

prioritize mutual respect for differences. Especially in the 

Indonesian context. Diversity, whether language, ethnicity, race 

or religion, is deliberately created by Allah in the Emerald 

Country of the Equator, which makes the life of the nation in this 

country even more beautiful. The diversity that He created was 

not without reason. Because if you want, with His absolute power, 

Allah SWT is very easy to uniform everything. Making all of them 

believe or become a single people, is a trivial job for Him. But 

Allah SWT prioritizes the concept of "la ikraha fi al-din" in the 

life of the nation and state. Not hating or antagonizing each other, 

just because of dissimilarity. Islam is here to embrace, not hit. To 

love, not hate. 

 

Islam adalah agama rahmat bagi semesta. Pelindung bagi semua 

makhluk hidup. Muhammad Saw, selaku utusan-Nya, dititah 

untuk mendakwahkan Islam sebagai kasih sayang (rahmah), 

bukan sebagai bencana (la’nah). Karena itu, sesuai petunjuk al-

Qur’an dan Sunnah, kaum muslim, di manapun dan kapanpun, 

semestinya senantiasa mengedepankan sikap saling menghargai 

dalam perbedaan. Apalagi dalam konteks Indonesia. Keragaman, 

baik bahasa, suku, ras maupun agama, sengaja diciptakan oleh 

Allah Swt di Negeri Zamrud Katulistiwa, yang menjadikan 

kehidupan berbangsa di negeri ini kian indah. Keragaman yang 

diciptakan-Nya itu bukan tanpa alasan. Sebab jika ingin, dengan 

kekuasaan-Nya yang mutlak, Allah Swt sangat mudah 

menyeragamkan semuanya. Menjadikan semuanya beriman atau 

menjadi umat yang tunggal, itu pekerjaan sepele bagi-Nya. Tapi 

Allah Swt lebih mengedepankan konsep “la ikraha fi al-din” 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegera. Tidak saling 

membenci atau memusuhi, hanya karena ketidaksamaan. Islam 

hadir untuk merangkul, bukan memukul. Untuk menyangi, bukan 

membenci. 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Kata Kunci : Rahmah, pemaksaan, keragaman, Islam 

@2022 JAAD. All rights reserved 

 

 

 

 

 

 
 

 



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah  Volume 10 No. 2, (2022)  

158  

Pendahuluan 

Ulama kenamaan, Mahmud Syaltut, 

menyebut Indonesia sebagai qith’ah min 

al-jannah atau serpihan surga. Alamnya 

begitu indah nan subur. Segalanya tersedia 

untuk keperluan penduduknya. 

Tetumbuhan, gas, minyak, emas, tembaga, 

batu bara, juga ragam kekayaan laut, 

semua terhampar luas untuk kemanfaatan 

penduduknya.  

Penduduk negeri Zamrud 

Katulistiwa ini juga terdiri dari aneka 

keragaman yang mengagumkan; agama, 

suku, budaya, bahasa, ras dan lain 

sebagainya. Yang menjadi berkah, 

keragaman ini tidak menjadikan kita semua 

terkotak-kotak, setidaknya hingga detik 

ini. Kalaupun ada perbedaan dan sedikit 

riak, itu hal biasa dalam rumah tangga. 

Secara umum, kita tetap senantiasa setia 

bersama dalam perbedaan, karena leluhur 

kita telah menitipkan ajaran luhur 

Bhinneka Tunggal Ika. Boleh saja kita 

berbeda, namun kebersamaan mesti dijaga. 

Keragaman memang sengaja 

diciptakan oleh Allah Swt. Sungguh, 

betapa mudahnya Allah Swt menjadikan 

segalanya seragam tanpa perbedaan. Kun 

fayakun-Nya akan menjadikan semua itu 

terwujud dengan sangat gampang. 

Nyatanya ini tidak dilakukan-Nya. Ibarat 

taman bunga, ia akan menjadi indah dan 

menawan manakala dihiasi oleh aneka 

bunga dengan keragaman warna dan 

bebauannya. Rupanya Allah Swt ingin 

menjadikan dunia, terutama Indonesia, 

laksana taman bunga yang indah menawan 

itu; yang tidak semestinya kita rusak.  

Allah Swt berfirman:  

 

يَا أيَُّهَا النَّاسُ إنَِّا خَلقَْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأنُْثىَ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً 

ِ أتَْقَاكُمْ إنَِّ  َ عَلِيمٌ وَقَبَائلَِ لِتَعَارَفوُا إنَِّ أكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللََّّ اللََّّ

 خَبِيرٌ 

 

Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan seorang perempuan dan 

menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 

bersuku-suku supaya kamu saling kenal-

mengenal. Sesungguhnya orang yang 

paling mulia di antara kamu di sisi Allah 

ialah orang yang paling bertaqwa di 

antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Mengenal.” (Qs. al-

Hujurat [49]: 13). 

 

Allah Swt sengaja menjadikan 

perbedaan untuk kepentingan manusia itu 

sendiri. Karenanya, bukan latar belakang 

perbedaan itulah yang menjadi ukuran 

kemuliaan manusia di hadapan-Nya, 

melainkan kadar ketakwaannya. Perbedaan 

adalah sarana untuk berkompetisi, bukan 

untuk saling menghabisi. Perbedaan adalah 

sarana untuk saling berbuat baik, bukan 

untuk saling mencabik. Perbedaan adalah 

sarana untuk saling mengenal, bukan untuk 

saling memenggal atau mengganjal. Dan 

Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI) ini akan lestari melalui 

kebersamaan dalam perbedaan yang 

terjalin indah.  



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166 
  

 

159  

Kita boleh berbeda, namun kita 

adalah keluarga, karena kita hadir dari 

Tuhan yang sama dan akan kembali juga 

pada Tuhan yang sama. Antara satu 

anggota keluarga dengan anggota keluarga 

yang lain harus saling menghormati, 

melindungi dan tolong-menolong untuk 

saling memberikan kemanfaatan. Dikutip 

Abu Zahrah dalam Zahrah al-Tafasir 

(II/877), Abu Ya’la meriwayatkan, 

Rasulullah Saw bersabda:  

 

 الْخَلْقُ كُلُّهمُْ عِيالَُ اللَِّ فَأحََبُّهمُْ إلِىَ اللَِّ أنَْفَعُهمُْ لِعِيالَهِِ 

Artinya: “Seluruh makhluk adalah 

keluarga Allah SWT; dan yang paling 

dicintai-Nya adalah yang paling 

bermanfaat untuk keluarganya.” (HR. 

Abu Ya’la) 

 

Marilah kita saling bergandengan 

tangan, walaupun kita berbeda. Janganlah 

kita terkotak-kotak oleh perbedaan lahiriah 

yang bahkan sengaja Allah Swt ciptakan. 

Di negeri penuh keragaman ini, keadilan 

dan kesejahteraan semestinya menjadi 

tujuan bersama dan utama. “Damai itu 

bukan karena tidak ada perang, melainkan 

karena ada keadilan,” demikian kata 

Harrison Ford. Dan selama orang bisa 

melakukan kebaikan, maka kita tak perlu 

lagi bertanya apa latar belakang agama, 

suku atau warna kulitnya. Kebaikan itu 

untuk semua.  

Inilah substansi menjadi seorang 

muslim yang shalih, yang mampu 

menampilkan wajah Islam yang ramah 

bukan wajah Islam yang marah, sekaligus 

menjadi penduduk yang berbudi di negeri 

ini. Negeri yang penuh kebersamaan dalam 

perbedaan. Sungguh indah dan begitu 

menawan. Inilah negeri dan karakter 

masyarakat yang baldatun thayyibatun wa 

rabbun ghafur. Inilah perilaku yang sesuai 

dengan konsep Islam “la ikraha fi al-din”, 

tidak ada pemaksaan dalam agama. 

 

Metode Penelitian 

Dilihat dari sumber data 

penelitiannya, penelitian ini dikategorikan 

sebagai penelitian kepustakaan (library 

research), karena sumber datanya diambil 

dari kepustakaan, yakni al-Qur’an dan 

berbagai buku (dalam hal ini karya tafsir) 

atau penelitian pustaka yang mengulas 

tema tentang la ikraha fi al-din. Menurut 

Noeng Muadjir (1996), penelitian 

kepustakaan adalah penelitian yang lebih 

mengedepankan olahan filosofis dan 

teoritis daripada uji empiris di lapangan. 

Karena sifatnya yang fiosofis dan empiris, 

penelitian kepustakaan lebih sering 

menggunakan pendekatan filosofis 

(philosophical approach). Metode ini 

mencakup sumber data, pengumpulan data, 

dan analisis data.   

Menurut Mardalis, penelitian 

kepustakaan adalah riset yang bertujuan 

untuk mengumpulkan data dan informasi 

melalui bantuan bermacam-macam 

material yang terdapat di ruangan 

perpustakaan. Misalnya, buku-buku, 



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah  Volume 10 No. 2, (2022)  

160  

majalah, dokumen, jurnal, catatan, kisah-

kisah, sejarah dll. Karena itu, ciri penelitian 

kepustakaan adalah: Peneliti berhadapan 

langsung dengan teks, data pustaka bersifat 

“siap pakai” atau ready made, tidak 

dibatasi oleh ruang dan waktu, dan 

sebagainya. 

Adapun proses penelitiannya bisa 

dijelaskan sebagai berikut: untuk 

kepentingan penelitian ini, data primer 

yang digunakan tentu saja adalah al-

Qur’an. Kemudian penulis menggunakan 

berbagai referensi sekunder yang berbasis 

‘ulum al-Qur’an, yang mengulas tema la 

ikraha fi al-din, baik yang ditulis oleh 

mufassir/cendekiawan klasik maupun 

modern. Baik yang berbahasa Arab 

maupun Indonesia. Beberapa kajian 

tentang la ikraha fi al-din yang bertebaran 

di berbagai karya tafsir maupun non-karya 

tafsir, lalu dikumpulkan dan dianalisis, 

lantas penulis memotret makna inti dan 

hikmah la ikraha fi al-din yang terkandung 

di dalamnya.   

 

Pembahasan 

a. Sisi Hostoris Ayat “La Ikraha fi al-

Din”   

Diriwayatkan, sebelum Islam datang, 

ada seorang wanita yang ketika 

mempunyai anak, anaknya selalu 

meninggal dunia. Ia berjanji pada dirinya, 

apabila mempunyai anak yang hidup, ia 

akan memaksa dan menjadikannya 

Yahudi. Ketika Islam datang dan Yahudi 

Bani Nadhir diusir dari Madinah karena 

pengkhiatannya, ternyata anak tersebut dan 

beberapa anak lainnya yang sudah 

termasuk keluarga Anshar, terdapat 

bersama-sama kaum Yahudi. Berkatalah 

kaum Anshar: “Jangan biarkan anak-anak 

kita bersama mereka.”. (K.H.Q. Shaleh dan 

H.A.A. Dahlan, Asbabun Nuzul :2000:85-

86) Maka turunlah Qs. al-Baqarah [2]: 256:  

شْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يكَْفرُْ  يْنِ قدَْ تبَيََّنَ الرُّ لاَ إكِْراهََ فيِ الدِّ

بالِطَّاغُوْتِ وَيؤُْمِنْ باِللهِ فَقدَِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقىَ لاَ 

 صامََ لَهاَ وَاللَُّ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ  انْفِ 

 

Turunnya ayat di atas menjadi 

teguran keras bagi orang-orang tertentu 

(dan kita semuanya) yang memaksa pihak 

lain untuk mengikuti agamanya. Dalam 

riwayat lain diceritakan, ayat ini berkaitan 

dengan al-Hushain dari golongan Anshar, 

suku Bani Salim bin ‘Auf. Ia mempunyai 

dua orang anak yang beragama Nashrani, 

sedang ia sendiri seorang muslim. Ia 

bertanya kepada Nabi Muhammad Saw: 

“Bolehkah saya memaksa kedua anak saya 

itu, karena mereka tidak taat kepadaku dan 

tetap ingin beragama Nashrani?” Maka 

turunlah ayat ini sebagai teguran atas 

keinginannya memaksa kedua anaknya 

beralih agama atau keyakinan. (K.H.Q. 

Shaleh dan H.A.A. Dahlan, Asbabun Nuzul 

:86) 

b. Nafy al-Din al-Ijbari  

Ikrah dalam Qs. al-Baqarah [2]: 256 

di atas, bermakna paksaan. Akar katanya 

kariha yang bermakna ketidaksenangan 



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166 
  

 

161  

atau kesulitan yang dihadapi seseorang 

akibat dibebani sesuatu secara paksa. 

Pemaksaan adalah pekerjaan yang 

menyebabkan orang lain tidak senang atau 

tidak suka. Dengan demikian, maksud 

“tidak ada ikrah” dalam ayat di atas adalah 

kita tidak boleh memaksa orang lain untuk 

masuk atau menganut agama Islam. Allah 

menghendaki seseorang masuk atau 

menganut Islam secara suka rela dan ikhlas 

tanpa paksaan. Ini akan menjadikan 

keislaman berjalan efektif. (Tim Penafsir 

Kemenag Republik Indonesia, al-Qur’an 

dan Tafsirnya :2010:380). Untuk itu, tugas 

kita hanyalah menyampaikan, bukan 

memaksa objek dakwah, karena hidayah 

itu urusan Allah. 

Islam mengajarkan umatnya untuk 

mengajak kepada Islam dengan hikmah 

(al-hikmah), nasihat yang baik (al-

mau’idhah al-hasanah), dan berdiskusi 

atau berdialog dengan cara yang terhormat 

(wa jadilhum bi allati hiya ahsan) (Qs. al-

Nahl: 125). Apabila kita sudah 

menyampaikan kepada mereka melalui 

tiga langkah itu, tetapi mereka tetap dalam 

pendiriannya dan tidak juga beriman, maka 

selesailah tugas kita dan itu bukanlah 

urusan kita lagi, melainkan urusan Allah 

Swt. Allah Swt berfirman:  

 

همُْ جَمِيعًا أفََأنَْتَ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لََمَنَ مَنْ فيِ الْْرَْضِ كُلُّ 

 تكُْرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونوُا مُؤْمِنيِنَ 

 

Artinya: “Dan jikalau Tuhanmu 

menghendaki, tentulah beriman semua 

orang yang di muka bumi seluruhnya. 

Maka apakah kamu (hendak) memaksa 

manusia supaya mereka menjadi orang-

orang yang beriman semuanya?” (Qs. 

Yunus [10]: 99). 

 

Dalam al-Qur’an dan Tafsirnya 

dijelaskan, iman adalah keyakinan batin 

yang berada di kedalaman hati sanubari. 

Tiada seorangpun dapat memaksa hati 

seseorang untuk meyakini sesuatu, tatkala 

ia tidak bersedia meyakininya. Kebenaran 

Nabi Muhammad dan Islam sudah 

gamblang dan informasi tentangnya sudah 

tersampaikan kepada semua orang. Karena 

itu, terserah pada masing-masing orang 

untuk mengimani atau mengingkarinya. 

Toh, tanggungjawab keimanan dan 

keingkaran itu ada pada diri masing-

masing. Kita tidak akan memikul 

tanggungjawab atau konsekuensi 

perbuatan yang dilakukan pihak lain.  

Terkait tudingan Islam disebarkan 

dengan pedang dan darah (bi al-saif wa al-

dam) lantaran terjadi beberapa peperangan 

dalam sejarah Islam, maka itu bukan 

tudingan yang mendasarkan pada argumen 

ilmiah. Peperangan yang terjadi saat itu, 

hanyalah “beladiri” atau “pembelaan diri” 

terhadap serangan-serangan kaum kafir 

pada kaum muslim. Peperangan inipun 

dilakukan untuk mengamankan jalannya 

dakwah Islam, sehingga aneka kezaliman 

kaum kafir tidak mengganggu 

keberlangsungannya. 



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah  Volume 10 No. 2, (2022)  

162  

Menurut Muhammad Husein al-

Thabathaba’i dalam al-Mizan fi Tafsir al-

Qur’an, ajaran la ikraha fi al-din 

menganulir tudingan bahwa Islam 

disebarkan dengan pedang dan jihad 

menjadi rukun penegakannya. Baginya, 

perang hanyalah pembelaan (al-difa’), 

bukan cara penyebaran Islam. Karenanya, 

ayat ini tidak diabrogasi/dihapus oleh ayat 

tentang pedang. (Muhammad Husein 

:348). Dalam al-Tafsir al-Munir, Wahbah 

al-Zuhaili juga menyatakan, ayat la ikraha 

fi al-din ini membatalkan tuduhan bahwa 

Islam qama bi al-saif (tegak karena 

pedang). Peperangan yang (terpaksa) 

terjadi itu hanyalah cara li radd al-‘udwan 

(untuk menghalau musuh), sehingga 

agama bisa berdiri dengan merdeka tanpa 

ada gangguan pihak musuh. Ayat ini juga 

mengarahkan kita untuk mengakui – yang 

oleh al-Zuhaili disebut – hurriyah al-

tadayyun (kebebasan memeluk agama). 

(Wahbah al-Zuhaili,:23) 

  Karena itu juga, terkait kebebasan 

beragama ini, di wilayah yang dikuasai 

kaum muslim, maka non-muslim diberi 

hak dan kemerdekaan untuk memilih 

memeluk Islam ataukah tetap setia pada 

agama mereka. Jika memilih tetap pada 

agamanya, maka mereka dikenai pajak 

keamanan (jizyah). Pajak ini wajib 

dibayarkan selama pemerintah Islam 

mampu mengayomi mereka dan menjamin 

keamanannya. Andai pemerintah Islam 

tidak mampu, mereka tidak berkewajiban 

membayarnya dan bahkan jizyah yang 

telah dibayarkan bisa ditarik kembali. 

Inilah bukti keluasan Islam, yang 

senantiasa menghargai dan memberikan 

kebebasan bagi siapapun untuk memeluk 

agama sesuai keyakinannya. Inilah inti 

ajaran “lakum dinukum wa liya din/Bagimu 

agamamu dan bagiku agamaku” (Qs. al-

Kafirun: 6). 

Menafsiri Qs. al-Baqarah [2]: 256 di 

atas, dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Adhim 

Abu al-Fida Isma’il bin Katsir menuliskan, 

maksud la ikraha fi al-din adalah la tukrihu 

ahadan ‘ala al-dukhul fi din al-Islam 

(Jangan kalian memaksa seseorang 

memasuki/menganut Islam!). Sebab, 

semua dalil kebenaran Islam sudah jelas, 

sehingga tidak perlu ada pemaksaan. (Abu 

al-Fida Isma’il bin Katsir :305). Sedangkan 

Muhammad Husein al-Thabathaba’i dalam 

al-Mizan fi Tafsir al-Qur’an menyatakan, 

al-ikrah huwa al-ijbar wa al-haml ‘ala al-

fi’l min ghair ridha (Memaksakan suatu 

perbuatan tanpa kerelaan). Point utama 

dari pemaksaan, adalah ketidakridaan atas 

perbuatan yang dilakukan. Jika ini 

dibiarkan, maka yang timbul bukanlah 

peribadahan yang didasari ketulusan, 

melainkan kemunafikan. Dan tentu saja, 

Islam tidak menghendaki kemunafikan 

dalam beribadah. Keyakinan itu ibarat 

cinta, yang tidak bisa dipaksakan untuk 

seseorang yang tidak dicintainya. 

Bagi Muhammad Husein al-

Thabathaba’i, ayat la ikraha fi al-din ini 



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166 
  

 

163  

sesungguhnya tengah menjelaskan perihal 

nafy al-din al-ijbari (meniadakan agama 

paksaan), agama yang dibangun atau 

dianut oleh seseorang berdasarkan 

pemaksaan oleh pihak lain. Muhammad 

Husein al-Thabathaba’i menyatakan, 

agama adalah rantai pengetahuan akademis 

yang berlandaskan keyakinan-keyakinan 

(i’tiqadat). Menurutnya, al-i’tiqad wa al-

iman min al-umur al-qalbiyyah allati la 

yuhkamu fiha al-ikrah wa al-ijbar 

(Keyakinan adalah persoalan hati yang 

tidak bisa dihukumi dengan pemaksaan). 

Pemaksaan itu, katanya, bisa berpengaruh 

hanya pada perbuatan-perbuatan lahir (al-

a’mal al-dhahirah) dan gerak tubuh yang 

fisik (al-harakat al-badaniyyah al-

madiyah). Karena hati bukan persoalan 

lahir, maka tidak berlaku pemaksaan 

atasnya. 

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-

Mishbah menerangkan, sesungguhnya 

Allah Swt tidak membutuhkan sesuatu, 

sehingga tidak perlu ada pemaksaan dalam 

beragama. Jika menghendaki, maka 

sesungguhnya Allah Swt bisa menjadikan 

kita semua sebagai umat yang satu (Qs. al-

Ma’idah: 48). Menurut Quraish, yang 

dimaksud tidak ada paksaan dalam 

menganut agama adalah tidak ada paksaan 

untuk menganut akidahnya. Jika ia sudah 

menganut akidah tertentu, maka ia terikat 

oleh aturan dan ketentuan akidah itu, 

sehingga ia tidak berhak berkata: 

“Allah telah memberi kebebasan 

untuk shalat atau tidak, berzina atau 

nikah”. (M. Quraish Shihab:668-669) 

Penjelasan serupa disampaikan 

Wahbah al-Zuhaili. Ia menuliskan: 

“Jangan kalian memaksa seseorang untuk 

masuk/menganut Islam, karena sejatinya 

bukti-bukti kebenarannya tidak 

membutuhkan pemaksaan. Dan 

sesungguhnya keimanan itu berdiri di atas 

kerelaan, hujjah dan bukti-bukti. 

Karenanya, tiada berguna pemaksaan-

pemaksaan yang dilakukan”. (Wahbah al-

Zuhaili:23) 

Dalam Tafsir fi Dhilal al-Qur’an, 

Sayyid Quthb menjelaskan, masalah 

akidah yang dibawa oleh Islam, adalah 

masalah kerelaan hati setelah mendapat 

keterangan dan penjelasan, bukan 

pemaksaan dan tekanan. Agama Islam 

datang dan berbicara pada daya 

pemahaman manusia dengan segala 

kekuatan dan kemampuannya. Ia berbicara 

pada akal yang berfikir, intuisi yang 

berbicara dan perasaan yang sensitif, 

sebagaimana ia berbicara pada fitrah yang 

tenang. (Sayyid Quthb:342) Menurutnya 

juga, Islamlah yang mengumandangkan 

tidak ada paksaan memeluk agama. 

Islamlah yang menjelaskan tidak boleh 

memaksa orang lain untuk memeluk agama 

ini. (Sayyid Quthb : 343). Dengan 

demikian, ayat la ikraha fi al-din ini 

memberikan jaminan kepada seluruh 

manusia perihal kebebasan memeluk dan 



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah  Volume 10 No. 2, (2022)  

164  

menganut agama atau keyakinan yang 

dipercayainya. Hal ini penting untuk 

menghindarkan tudingan Islam sebaga al-

din al-ijbari (agama paksaan), karena 

sejatinya ayat ini justru tengah melakukan 

– apa yang oleh al-Thabathaba’i disebut 

sebagai – nafy al-din al-ijbari 

(menegasikan agama paksaan). 

c. Hikmah Larangan Memaksa 

La ikraha fi al-din telah menjadi 

ajaran yang inheren dalam Islam, yang 

karenanya harus diamalkan sungguh-

sungguh. Spirit ayat ini sudah semestinya 

menjadi darah kehidupan kita, sehingga 

dalam menjalankan nadi dakwah kita 

senantiasa bertindak damai dan 

menenteramkan. Pertanyaannya, apa 

sesungguhnya hikmah yang bisa dipetik 

dari spirit ayat ini? Tentu saja banyak 

hikmah yang muncul darinya. Dalam 

tulisan ringan ini, setidaknya tiga hal yang 

penulis kemukakan. 

Pertama, Allah Swt memuliakan 

kehendak manusia. Bagi Sayyid Quthb, 

ayat la ikraha fi al-din ini menunjukkan 

bahwa Allah Swt memuliakan manusia, 

menghormati kehendak, pikiran dan 

perasaannya. Allah Swt ingin 

menyerahkan segala urusan mereka pada 

dirinya sendiri, terutama terkait petunjuk 

dan kesesatan dalam akidah dan 

memikulkan tanggungjawab pada dirinya 

sebagai konsekuensi pilihan perbuatannya. 

Menurutnya, kebebasan berakidah 

merupakan Hak Asasi Manusia (HAM) 

yang karena hal itulah ia layak disebut 

manusia. Untuk itu, manusia yang melucuti 

manusia lain dari kebebasan dan 

kemerdekaan berakidah, berarti ia telah 

melucuti kemanusiaannya. (Sayyid 

Quthb:343) 

Kedua, Allah Swt menghendaki 

kedamaian. Menurut M. Quraish Shihab, 

diantara hikmah la ikraha fi al-din adalah 

kedamaian. Quraish menuliskan, Allah 

Swt menghendaki agar setiap orang 

merasakan kedamaian. Agama-Nya 

dinamakan Islam yang bermakna damai. 

Menurutnya, kedamaian tidak dapat diraih 

kalau jiwa manusia tidak damai. Paksaan 

menyebabkan jiwa tidak damai, sehingga 

tidak ada paksaan dalam menganut 

keyakinan Islam. Ini menunjukkan, visi 

ayat ini sesuai dengan visi besar Islam itu 

sendiri sebagai agama yang menjunjung 

keramahan dan kedamaian. 

Ketiga, Allah Swt mengajarkan 

ketulusan. Zakky Mubarak menyatakan, 

Islam mengajarkan umat manusia untuk 

menjalankan kebaikan dan menghindarkan 

keburukan dengan keinsyafan dan 

kesadaran. Perbuatan dan berbagai 

aktivitas apapun tidak akan memiliki 

makna yang baik, apabila dikerjakan 

dengan terpaksa dan karena pertimbangan-

pertimbangan lain dengan mengabaikan 

ketulusan dan keikhlasan. Ibadah dan amal 

kebajikan yang sedikit dan ringan yang 

dilakukan dengan keikhlasan jauh lebih 

baik dari ibadah dan amal yang dikerjakan 



Nurul Huda/ Konsep “La Ikraha Fi Al-Din” Dalam Islam../157-166 
  

 

165  

tanpa keikhlasan, meskipun dikerjakan 

lebih banyak dan lebih berat. (Zakky 

Mubarak:58)Pemberian kebebasan dan 

bukan pemaksaan, akan menjadikan 

pelakunya meraih ketulusan dalam 

menjalankan agamanya. Inilah point utama 

dalam beragama, sesungguhnya. 

Selain itu, tentu saja hikmah-hikmah 

lain bisa dirasakan oleh yang 

bersangkautan. Misalnya, keberagamaan 

harus didasari kedewasaan, belajar 

bertanggungjawab atas pilihan sadarnya, 

menghargai keragaman yang didasari 

tanggungjawab baik di dunia maupun di 

akhirat, terjalinnya silaturahim universal 

antara pihak yang satu dengan yang lain 

dan sebagainya. Untuk itu, menjaga spirit 

ayat ini menjadi kewajiban yang terlarang 

diabaikan bagi umat Islam, terutama 

kalangan santri pesantren.  

 

Penutup 

Kesimpulan 

Berdasarkan kajian di atas tentang 

Qs. al-Baqarah [2]: 256, juga berdasarkan 

pembahasan yang dilakukan oleh para ahli 

al-Qur’an, baik klasik maupun modern, 

maka jelas sekali bahwa Islam 

menekankan sikap menghargai pilihan 

beragama setiap manusia. Apalagi jika 

dihubungkan dengan ayat lain semisal Qs. 

al-Kafirun: 6, dan sebagainya, maka 

penghargaan ini semakin tertuntut nyata. 

Dengan demikian, semakin jelas jika Islam 

tidak berkehendak memaksa semua 

manusia memilih jalur agama atau 

keyakinan yang sama. Kendati Allah Swt 

hanya meridhai Islam sebagai agama-Nya, 

namun akal dan hati manusia diberikan 

keleluasaan  untuk menentukan pilihannya, 

bahkan untuk tidak beriman sekalipun. 

Tentu saja pilihan yang penuh dengan 

konsekuensi, baik di dunia maupun di 

akhirat.  

 Bahkan dalam istilah Muhammad 

Husein al-Thabathabai, penulis al-Mizan fi 

Tafsir al-Qur’a, ayat la ikraha fi al-din, 

menjadi petunjuk yang nyata sifat Islam 

sebagai agama yang nafy al-din al-ijbari 

(menegasikan sisi agama yang memaksa). 

Itulah konsep hurriyah al-tadayun 

(kemerdekaan beragama) sesungguhnya. 

Islam itu nyata-nyata agama rahmah, yang 

mengayomi setiap pilihan sadar umat 

manusia dan memaklumi berbagai 

keragaman. Semoga saja, spirit yang 

demikian tertanam kuat dalam diri setiap 

muslim, sehingga menjadikan keimannya 

pada Allah Swt makin kuat dan kokoh, 

sekaligus menjadikan sisi kemanusiaannya 

kian matang dan bijak. Dan kehidupan 

yang damai dan bersahaja akan terwujud 

dengan indah. Wa Allah a’lam.[] 

 

Saran 

1) Hendaknya umat Islam mampu 

menelaah dengan serius dan seksama ayat-

ayat Alquran yang berbicara tentang 

hubungan antara agama, sehingga betul-



Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah  Volume 10 No. 2, (2022)  

166  

betul mampu menjalankan kehidupan yang 

harmonis secara proporsional.  

 

2) Hendaknya uUlmat Islam menjadikan 

ayat-ayat Alquran sebagai acuan dalam 

menjalankan kehidupan berbangsa dan 

bernegara yang rukun dan saling 

menghargai.  

 

3) Hendaknya umat Islam tidak 

memaksakan kehendak kepada mereka 

yang berbeda terkait dengan pelaksanaan 

ajaran agamanya, karena Islam sendiri 

"menafikan karakter agama yang 

memaksa". Namun penting dimengerti, 

bahwa setiap pilihan beragama senantiasa 

mengandung konsekuensi baik di dunia 

maupun di akhirat. 

 

Daftar Pustaka 
 

al-Qur’an dan Terjemahnya 

 
al-Thabathaba’i, Muhammad Husein. al-

Mizan fi Tafsir al-Qur’an. Beirut: 

Muassasah al-A’lami li al-

Mathbu’at, 1417 H/1997 M. 

 

al-Zuhaili, Wahbah. al-Tafsir al-Munir fi 

al-‘Aqidah wa al-Syari’ah wa al-

Manhaj.Beirut: Dar al-Fikr, 1430 

H/2003 M. 

 

Bin Katsir, Abu al-Fida Isma’il. Tafsir al-

Qur’an al-‘Adhim. Kairo: al-

Maktab al-Tsaqafi, 2001. 

 

Mubarak, Zakky. Menjadi Cendekiawan 

Muslim: Kuliah Islam di Perguruan 

Tinggi Umum. Jakarta: Yayasan 

Ukhuwah Insaniyah, 1428 H/2007 

M. 

 

Quthb, Sayyid. Tafsir fi Zhilalil Qur’an. 

Jakarta: Gema Insani Press, T.Th.  

 

Shaleh, K.H.Q. dan H.A.A. Dahlan. 

Asbabun Nuzul: Latar Belakang 

Historis Turunnya Ayat-ayat al-

Qur’an. Bandung: Penerbit 

Diponegoro, 2000. 

 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: 

Pesan, Kesan dan Keserasian al-

Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 

2002. 

 

Tim Penafsir Kemenag Republik 

Indonesia. al-Qur’an dan 

Tafsirnya. Jakarta: Lentera Abadi, 

2010. 

 

Yaqub, Ali Mustafa. Sejarah dan Metode 

Dakwah Nabi. Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 2008. 

 
 
 


