Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian ISSN: (p) 2337-6104
Journal of Islamic Studies ISSN :(e) 2721-3579
Vol. 13| No.2

Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam Dalam
Pembentukan Karakter Mahasiswa Berbasis Nilai Islami

Siti Muldiah', Dewi Wulandari?
STAI Assalamiyah Serang Banten

Article Info

Abstract

Keywords:

Islamic Religious Education,
Islamic Education Management,
Student Character, Islamic Values,
Educational Synergy

Corresponding Author:
atmajamuldiah@gmail.com
dewiwulandarivis@gmail.com

Islamic Religious Education (PAI) plays a strategic role in shaping
students' personalities and character based on Islamic values. In
the context of higher education, character formation is not solely
the responsibility of religious instruction but is also closely related
to a planned, organized, and spiritually oriented educational
management system. Synergy between Islamic Religious Education
and Islamic Educational Management is crucial for creating an
academic environment that emphasizes not only cognitive
achievement but also the development of students' morals, ethics,
and social responsibility. Through Islamic educational
management, values such as trustworthiness, discipline, honesty,
and justice can be systematically internalized in the learning
process and campus culture. This study aims to analyze how the
integration of Islamic Religious Education principles and an
Islamic managerial approach can strengthen students' holistic
character formation. The method used was a literature review with
a descriptive qualitative approach, focusing on the analysis of
scientific literature, academic journals, and Islamic education
policy documents from the past ten years. The study results indicate
that the synergy between Islamic Religious Education (PAI) and
Islamic Education Management (IED) can shape the character of
students who are faithful, knowledgeable, and have noble morals
through the management of educational institutions oriented
towards the values of monotheism and Islamic humanism. Thus, the
collaboration between the two not only builds academic
competence but also strengthens the spiritual and moral identity of
students as future leaders with integrity in modern society.

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam
membentuk kepribadian dan karakter mahasiswa yang berlandaskan
nilai-nilai  keislaman. Dalam konteks pendidikan tinggi,
pembentukan karakter tidak hanya menjadi tanggung jawab
pengajaran keagamaan semata, tetapi juga berkaitan erat dengan
sistem manajemen pendidikan yang terencana, terorganisir, dan
berorientasi pada nilai spiritual. Sinergi antara Pendidikan Agama
Islam dan Manajemen Pendidikan Islam menjadi penting untuk
menciptakan lingkungan akademik yang tidak hanya menekankan
pencapaian kognitif, tetapi juga pembinaan moral, etika, dan
tanggung jawab sosial mahasiswa. Melalui manajemen pendidikan
yang Islami, nilai-nilai seperti amanah, disiplin, kejujuran, dan
keadilan danat diinternalisasikan secara sistematis dalam oroses

125


mailto:atmajamuldiah@gmail.com
mailto:dewiwulandarivis@gmail.com

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

Kata Kunci :

© 2025 JAAD. the Creative Commons
Attribution-NonCommercial 4.0
International License.

pembelajaran dan budaya kampus. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis bagaimana integrasi antara prinsip-prinsip Pendidikan
Agama Islam dan pendekatan manajerial Islami dapat memperkuat
pembentukan karakter mahasiswa secara holistik. Metode yang
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif
deskriptif yang berfokus pada analisis literatur ilmiah, jurnal
akademik, serta dokumen kebijakan pendidikan Islam dalam kurun
waktu sepuluh tahun terakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa
sinergi antara PAIl dan Manajemen Pendidikan Islam dapat
membentuk karakter mahasiswa yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia melalui pengelolaan lembaga pendidikan yang
berorientasi pada nilai-nilai tauhid dan humanisme Islam. Dengan
demikian, kolaborasi keduanya bukan hanya membangun
kompetensi akademik, tetapi juga memperkuat identitas spiritual
dan moral mahasiswa sebagai calon pemimpin yang berintegritas
dalam masyarakat modern.

Pendidikan Agama Islam, Manajemen Pendidikan Islam, Karakter

Pendahuluan
Pendidikan Agama

memiliki

Islam (PAI)

mampu memperkuat nilai-nilai religius

dan tanggung jawab sosial mahasiswa,

peran yang sangat strategis
dalam membentuk karakter mahasiswa
sebagai generasi intelektual yang beriman,
berakhlak mulia. Di
perguruan tinggi, fungsi PAI tidak hanya

berilmu, dan

terbatas pada penyampaian  materi
keagamaan, tetapi juga berperan sebagai
sistem pembinaan moral dan spiritual
yang mengarahkan mahasiswa untuk
memiliki kesadaran etis dalam kehidupan
sosial dan akademik. Menurut Saputra
(2024) dalam Wathan: Jurnal llmu Sosial
dan Humaniora, pembelajaran PAI yang

diintegrasikan dengan teknologi digital
126

terutama ketika pendekatan pembelajaran
dikaitkan

modern dan

dengan konteks kehidupan
profesional. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan agama
tinggi

tanpa

memiliki daya adaptif yang

terhadap  perubahan  zaman
kehilangan substansi moralnya. Namun,
proses pembentukan karakter tidak dapat
diserahkan pada ranah
Dibutuhkan
manajemen
yang

nilai-nilai

sepenuhnya
pembelajaran semata.
dukungan sistemik dari

lembaga pendidikan mampu

menginternalisasikan Islami

secara menyeluruh dalam budaya kampus.



Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

Sejalan dengan temuan Abdurahman,
Rahman, dan Badrudin (2024) dalam
Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam,
manajemen pendidikan Islam yang baik
tidak hanya mengatur aspek administratif,
tetapi juga harus berorientasi pada
pembinaan karakter melalui keteladanan,
disiplin, dan sistem pembiasaan nilai
keislaman. Ketika manajemen pendidikan
mengintegrasikan dimensi spiritual dalam
perencanaan dan pelaksanaan kebijakan,
maka terbentuklah ekosistem akademik
yang mendukung penguatan karakter
mahasiswa secara berkelanjutan.

Akbar  (2025) dalam  Jurnal
Manajemen Pendidikan dan llmu Sosial
menegaskan bahwa sinergi antara PAI dan
manajemen pendidikan Islam memiliki
implikasi  yang signifikan terhadap
pembentukan  karakter kepemimpinan
mahasiswa. la  berargumen  bahwa
mahasiswa yang mendapatkan pembinaan
keagamaan sekaligus terlibat dalam sistem
manajemen Islami akan tumbuh menjadi
calon pemimpin yang tidak hanya
kompeten secara intelektual, tetapi juga
memiliki integritas moral dan sosial yang
kuat. Sinergi ini memperlihatkan bahwa
pendidikan agama dan manajemen
pendidikan bukanlah dua bidang yang
terpisah, melainkan dua komponen saling
melengkapi dalam membangun peradaban
pendidikan yang bernilai. Sementara itu,
Astuti, Herlina, dan Ibrahim (2024) dalam

Jurnal  Visionary:  Penelitian  dan

Pengembangan di Bidang Administrasi
Pendidikan

penerapan  prinsip-prinsip  manajemen

mengungkapkan  bahwa
Islami  dalam  pendidikan  mampu
menciptakan lingkungan kampus yang
kondusif untuk pembinaan karakter.
Melalui kebijakan yang berlandaskan
keadilan, musyawarah, dan tanggung
jawab sosial, mahasiswa terdorong untuk
meneladani nilai-nilai  Qur’ani dalam
kesehariannya. Pengelolaan lembaga yang
demikian tidak hanya berorientasi pada
pencapaian akademik, tetapi juga pada
pembentukan identitas moral dan spiritual
mahasiswa. Dalam konteks era digital dan
globalisasi, tantangan moral mahasiswa
semakin kompleks, terutama dengan
maraknya arus informasi, budaya populer,
dan individualisme yang dapat menggeser
nilai-nilai keislaman. Oleh karena itu,
penting untuk membangun sinergi yang
harmonis antara Pendidikan Agama Islam
dan Manajemen Pendidikan Islam guna
memperkuat integrasi nilai dalam sistem
pembelajaran dan pengelolaan lembaga.
Dengan sinergi tersebut, pendidikan tinggi
Islam tidak hanya menghasilkan lulusan
yang cerdas secara intelektual, tetapi juga
berkarakter, berintegritas, dan
berkomitmen pada nilai-nilai  Islam
universal.  keberhasilan  pembentukan
karakter mahasiswa tidak hanya terletak
pada kurikulum PAI, tetapi juga pada
manajemen  pendidikan Islam  yang

berfungsi sebagai pengarah, pengontrol,
127



dan penguat internalisasi nilai. Artikel ini
bertujuan untuk mengkaji lebih dalam
pola sinergi antara kedua bidang tersebut
serta menawarkan model konseptual yang
dapat diterapkan di perguruan tinggi Islam
agar pembinaan karakter mahasiswa
berlangsung secara terarah, terukur, dan
berkelanjutan.
TINJAUAN PUSTAKA
Pendidikan Agama Islam (PAI)
Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan suatu sistem pembinaan yang
bertujuan untuk menanamkan,
mengembangkan,dan menginternalisasikan
nilai-nilai keislaman dalam diri peserta
didik, sehingga mereka mampu menjadi
beriman,

manusia  yang bertakwa,

berakhlak mulia, serta mampu
mengimplementasikan ajaran Islam dalam
kehidupan pribadi, sosial, dan profesional.
Menurut Sutrisno (2024) dalam Jurnal
Pendidikan Islam Integratif, PAI tidak
hanya dimaknai sebagai mata pelajaran
atau bidang studi, melainkan sebagai
proses pendidikan yang menyeluruh
(holistic education), yang membentuk
kepribadian  muslim  sejati  melalui
penggabungan antara aspek spiritual,
intelektual, dan moral. Hakikat PAI
terletak pada upaya membimbing peserta
didik untuk memahami ajaran Islam secara
komprehensif serta menumbuhkan
kesadaran dalam mengamalkannya di
berbagai dimensi kehidupan. Hidayat dan

Rofiqg (2023) dalam Al-Tarbawi: Jurnal

128

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

Pendidikan Islam menegaskan bahwa
pendidikan agama Islam berperan penting
dalam menyeimbangkan dimensi rasional
dan spiritual mahasiswa, terutama di
tengah tantangan era digital yang kerap
menggeser  nilai-nilai moral dan
keagamaan. Oleh karena itu, PAI memiliki
fungsi  ganda:  sebagai instrumen
pendidikan nilai dan sebagai sarana
transformasi sosial yang menumbuhkan

etika publik berbasis ajaran Islam.

Manajemen Pendidikan Islam (MPI)
Manajemen Pendidikan Islam (MPI)
merupakan suatu proses pengelolaan
lembaga pendidikan yang berlandaskan
nilai-nilai dan prinsip ajaran Islam,
dengan tujuan untuk mencapai efektivitas,
efisiensi, dan  keberkahan  dalam
penyelenggaraan pendidikan. Manajemen
pendidikan dalam perspektif Islam tidak
hanya berorientasi pada hasil akademik,
tetapi juga menekankan pada
pembentukan  karakter, moral, dan

spiritual ~ seluruh  warga  lembaga

pendidikan. Menurut
Rahman, dan Badrudin (2024) dalam

Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam,

Abdurahman,

manajemen pendidikan Islam adalah
proses pengaturan seluruh sumber daya
lembaga pendidikan. Manusia, sarana, dan
kebijakan agar selaras dengan nilai-nilai
Islami seperti amanah, keadilan, dan
tanggung jawab (mas’uliyyah). Hakikat
manajemen pendidikan Islam tidak dapat



Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

dilepaskan dari prinsip-prinsip dasar Islam
yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis.
Nilai-nilai tersebut meliputi Kkejujuran
(shidg), disiplin (istigamah), musyawarah
(syura), dan keadilan (al-‘adl). Prinsip ini
menuntun pengelolaan lembaga
pendidikan agar tidak hanya berjalan
secara administratif, tetapi juga memiliki
dimensi spiritual dan moral yang kuat.
Sebagaimana dijelaskan oleh Astuti,
Herlina, dan lbrahim (2024) dalam Jurnal
Visionary: Penelitian dan Pengembangan
di Bidang Administrasi Pendidikan,
manajemen pendidikan Islam berfungsi
untuk menciptakan budaya organisasi
yang mencerminkan nilai-nilai keislaman,
di mana pimpinan lembaga berperan
sebagai teladan moral dan motivator
spiritual bagi tenaga pendidik serta
peserta didik.
Karakter Mahasiswa

Karakter  mahasiswa merupakan
aspek fundamental yang menentukan arah
dan kualitas generasi penerus bangsa.
Dalam konteks pendidikan tinggi Islam,
pembentukan karakter mahasiswa tidak
hanya diarahkan pada penguasaan ilmu
pengetahuan dan keterampilan
profesional, tetapi juga pada internalisasi
nilai-nilai  moral dan spiritual yang
bersumber dari ajaran Islam. Pendidikan
Islam memandang karakter (akhlag al-
karimah) sebagai puncak dari tujuan
pendidikan, di mana ilmu pengetahuan

tidak bernilai jika tidak disertai dengan

akhlak yang baik. Menurut Hidayat dan
Muttagin (2023) dalam Jurnal Pendidikan
Islam Modern, mahasiswa berkarakter
Islami adalah individu yang memiliki
integritas moral, disiplin, tanggung jawab
sosial, dan komitmen spiritual dalam
menjalankan amanah akademik dan
Pendidikan

karakter dalam Islam berpijak pada Al-

kehidupan sehari-hari.
Qur’an dan hadis sebagai sumber nilai.
Nilai-nilai  seperti  kejujuran  (sidq),
amanah, kerja keras (mujahadah), dan
keadilan (adl) menjadi pilar pembentuk
kepribadian ~ mahasiswa.  Sari  dan
Kurniawan (2022) dalam Jurnal Edukasi
Islam Nusantara menjelaskan bahwa
karakter mahasiswa yang ideal adalah
mereka yang mampu memadukan antara
kecerdasan intelektual, emosional, dan
spiritual dalam proses pembelajaran. Hal
ini sejalan dengan tujuan pendidikan
Islam yang menekankan keseimbangan
antara aspek jasmani, akal, dan ruhani
sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-
Qashash ayat 77: “Dan carilah pada apa
yang telah  dianugerahkan  Allah
kepadamu kebahagiaan negeri akhirat,
dan janganlah kamu melupakan bagianmu
di dunia.”
Nilai Islami

Nilai-nilai Islami merupakan fondasi
utama dalam seluruh aspek kehidupan
seorang muslim, termasuk dalam dunia
pendidikan. Dalam konteks pendidikan

agama Islam, nilai-nilai Islami tidak
129



hanya menjadi materi ajar, tetapi juga
menjadi sistem nilai yang membentuk
pola pikir, sikap, dan perilaku peserta
didik, terutama mahasiswa. Menurut
Fadilah dan Hidayat (2024) dalam Jurnal
Pendidikan Nilai Islam Kontemporer,
nilai-nilai Islami meliputi prinsip-prinsip
ketauhidan, kejujuran (sidg), amanah,
tanggung jawab (mas’uliyyah), keadilan
(‘adl), dan kasih sayang (rahmah). Nilai-
nilai ini tidak hanya bersifat normatif,
tetapi juga memiliki dimensi praktis yang
membimbing mahasiswa untuk menjadi
pribadi berakhlak dan berintegritas dalam
menjalani kehidupan akademik dan sosial.
Pendidikan agama Islam  berperan
strategis dalam proses internalisasi nilai-
nilai Islami kepada mahasiswa. Rahman
dan Lubis (2023) dalam Jurnal Pendidikan
Islam Transformatif menjelaskan bahwa
nilai-nilai tersebut perlu diintegrasikan ke
dalam setiap aspek pembelajaran, baik
melalui  kurikulum, keteladanan dosen,
maupun budaya akademik. Proses ini
dikenal sebagai internalisasi nilai, yaitu
pembiasaan nilai-nilai Islam melalui
pengalaman langsung, refleksi diri, dan
interaksi sosial yang bernuansa religius.
Ketika mahasiswa terbiasa menerapkan
nilai-nilai  seperti  disiplin, tanggung
jawab, dan kejujuran dalam aktivitas
perkuliahan, maka karakter Islami akan
terbentuk secara alami.

Sinergi Pendidikan

Sinergi antara pendidikan agama

130

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

Islam (PAI) dan manajemen pendidikan
Islam (MPI) merupakan faktor kunci
dalam membentuk karakter mahasiswa
yang unggul, berakhlak, dan kompeten
secara intelektual. Pendidikan agama
Islam berperan dalam menanamkan nilai-
nilai ~ spiritual, moral, dan etika.
Sedangkan manajemen pendidikan Islam
menyediakan sistem, struktur, dan strategi
untuk mengimplementasikan nilai-nilai
tersebut secara terarah dan berkelanjutan.
Kolaborasi keduanya menciptakan proses
pendidikan yang tidak hanya bersifat
transfer ilmu, tetapi juga transformasi
nilai dan pembentukan kepribadian.
Menurut Suryana dan Rahmah (2024)
dalam Jurnal Pendidikan Islam Integratif,
sinergi antara PAI dan MPI diperlukan
agar lembaga pendidikan Islam mampu
berfungsi secara efektif dalam membina
mahasiswa. PAI menjadi substansi nilai
dan ruh pendidikan, sementara MPI
menjadi instrumen untuk memastikan
nilai-nilai Islam terwujud dalam setiap
aktivitas akademik. Dengan manajemen
yang baik, nilai-nilai Islami dapat
diinternalisasikan dalam budaya kampus,
tata  kelola  dosen, dan  sistem
pembelajaran. Pendidikan agama Islam
tanpa dukungan manajemen yang kuat
sering kali terjebak pada idealisme moral
tanpa realisasi  praktis.  Sebaliknya,
manajemen pendidikan Islam tanpa
landasan nilai spiritual berpotensi menjadi

mekanistik dan kehilangan arah.



Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan
tujuan untuk menganalisis dan memahami
secara mendalam sinergi antara pendidikan
agama Islam dan manajemen pendidikan
Islam  dalam  membentuk  karakter
mahasiswa berbasis nilai-nilai Islami di
perguruan tinggi. Pendekatan ini dipilih
karena mampu menggambarkan secara
menyeluruh proses, makna, dan interaksi
yang terjadi dalam konteks pendidikan
Islam yang berorientasi pada pembinaan
karakter. Sebagaimana dikemukakan oleh
Sugiyono (2022), penelitian kualitatif
berfungsi untuk memahami fenomena yang
dialami subjek penelitian seperti perilaku,
persepsi, motivasi, dan tindakan secara
holistik melalui deskripsi dalam bentuk
kata-kata dan bahasa pada suatu konteks
alamiah. Penelitian ini dilaksanakan di
perguruan tinggi Islam yang menerapkan
sistem  pembelajaran  terpadu  antara
Pendidikan Agama Islam (PAI) dan
Manajemen Pendidikan Islam (MPI).
Pemilihan  lokasi  dilakukan  secara
purposive, yaitu berdasarkan pertimbangan
bahwa lembaga tersebut memiliki program
pengembangan karakter berbasis nilai-nilai
Islam yang terintegrasi dalam kurikulum
dan kegiatan organisasi kemahasiswaan.
Subjek penelitian meliputi dosen PAl,
pengelola program studi MPI, serta
mahasiswa yang aktif dalam kegiatan

pembinaan karakter Islami.

Pembahasan

Sinergi antara Pendidikan Agama
Islam (PAI) dan Manajemen Pendidikan
Islam (MPI) merupakan salah satu strategi
penting dalam membentuk karakter
mahasiswa yang Dberakhlak  mulia,
berintegritas, dan berorientasi pada nilai-
nilai keislaman. Pendidikan Agama Islam
pada hakikatnya tidak hanya menekankan
aspek kognitif mengenai ajaran Islam,
tetapi juga membentuk kesadaran moral
dan spiritual mahasiswa agar mampu
menginternalisasikan nilai-nilai  Islam
dalam kehidupan sosial dan akademik.
Sebagaimana dikemukakan oleh Saputra
(2024) dalam Wathan: Jurnal llmu Sosial
dan Humaniora, pendidikan agama Islam
memiliki fungsi utama sebagai fondasi
pembinaan moral dan etika yang
menuntun mahasiswa untuk berpikir kritis
dan bertindak berdasarkan nilai iman dan
tagqwa.
Pendidikan Agama Islam sebagai Basis
Pembentukan Karakter

Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan sistem pendidikan yang
bertujuan untuk membentuk manusia yang
beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia
sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-
Bagarah (2): 129 bahwa tujuan
pengutusan Rasul adalah untuk
menyucikan jiwa dan mengajarkan kitab
serta hikmah kepada umat manusia.
Dalam konteks pendidikan tinggi, PAI

tidak hanya berfungsi sebagai mata kuliah
131



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

132

keagamaan, tetapi  sebagai  proses

pembinaan ~ moral,  spiritual,  dan
intelektual mahasiswa secara menyeluruh.
Menurut Saputra (2024) dalam Wathan:
Jurnal  llImu Sosial dan Humaniora,
pendidikan agama yang dikemas dengan
pendekatan kontekstual dan integratif
mampu meningkatkan kepekaan sosial,
tanggung jawab, serta kesadaran spiritual
mahasiswa di tengah tantangan era digital.
la menegaskan bahwa PAI berperan
penting dalam membangun karakter
religius mahasiswa dengan menanamkan
nilai kejujuran, tanggung jawab, dan
kedisiplinan melalui proses pembelajaran
yang adaptif dan reflektif. Astuti, Herlina,
(2024)

Visionary menjelaskan bahwa PAI efektif

dan Ibrahim dalam  Jurnal
dalam menanamkan nilai moral apabila
didukung oleh lingkungan akademik yang
konsisten menampilkan keteladanan dan
Pembentukan karakter

budaya Islami.

mahasiswa melalui PAI tidak hanya
diukur dari aspek kognitif, tetapi dari
internalisasi nilai-nilai seperti amanah,
istigamah, dan ukhuwah yang diwujudkan
dalam sikap dan perilaku sehari-hari di
kampus.  Dari  perspektif  teoretis,
pandangan ini sejalan dengan teori moral
development Lawrence Kohlberg dan
konsep internalization of values dari
Albert Bandura, yang menegaskan bahwa
pendidikan moral yang efektif harus

berangkat dari proses pembiasaan,

pengamatan, dan pengalaman sosial yang

berulang. Dalam konteks Islam, hal ini

dikenal  sebagai  tazkiyatun  nafs,

penyucian jiwa melalui pembinaan iman,

ilmu, dan amal saleh  secara
berkesinambungan.
Manajemen Pendidikan Islam dan

Pembentukan Karakter

Manajemen Pendidikan Islam pada
hakikatnya merupakan proses pengelolaan
lembaga pendidikan berdasarkan nilai-
nilai Islam untuk mencapai tujuan
pendidikan yang holistik: pengembangan
potensi spiritual, intelektual, dan sosial.
Menurut
Badrudin (2024) dalam Thawalib: Jurnal

Kependidikan

Abdurahman, Rahman, dan

Islam, manajemen
pendidikan Islam bukan hanya mengatur
struktur organisasi dan administrasi, tetapi
juga menginternalisasi nilai-nilai akhlak
dalam seluruh komponen lembaga, mulai
dari kepemimpinan, tenaga pendidik,
hingga budaya kerja. Penelitian mereka
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan
yang menerapkan prinsip manajemen
Islami seperti keadilan (al-‘adl), amanah,

musyawarah (syura), dan tanggung jawab

(mas’uliyyah) cenderung berhasil
menciptakan  suasana kampus yang
mendukung penguatan karakter

mahasiswa. Dengan demikian, manajemen
pendidikan Islam berfungsi sebagai sistem
pendukung (supporting system) yang
menguatkan pembentukan karakter, bukan
sekedar instrumen administratif. Akbar
(2025) Jurnal

dalam Manajemen



Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

Pendidikan dan Ilmu Sosial (JMPIS)
menjelaskan  bahwa  sinergi  antara
manajemen dan nilai-nilai PAI dapat
melahirkan model kepemimpinan yang
transformatif. Kepala lembaga atau dosen
yang menerapkan prinsip  spiritual
leadership mendorong mahasiswa untuk
belajar dengan kesadaran moral dan rasa
tanggung jawab yang tinggi. Hal ini
menunjukkan bahwa karakter mahasiswa
tidak hanya dibentuk oleh kurikulum
keagamaan, tetapi juga oleh praktik
manajemen lembaga yang bernilai dan
beretika.
Sinergi Pendidikan Agama Islam dan
Manajemen Pendidikan Islam

Sinergi antara PAI dan manajemen
pendidikan Islam dapat dipahami sebagai
bentuk integrasi antara aspek normatif dan
aspek struktural dalam sistem pendidikan.
Pendidikan Agama Islam berperan sebagai
sumber nilai dan etika, sedangkan
manajemen pendidikan Islam bertindak
sebagai instrumen yang memastikan nilai-
nilai tersebut terimplementasi secara
konsisten dalam kebijakan dan budaya
lembaga. Menurut Fahri & Rahman
(2023) dalam Al-Tarbiyah: Journal of
Islamic Education, integrasi ini
memungkinkan terciptanya value-based
education management, Yyakni sistem
pendidikan yang berorientasi pada nilai
spiritual sebagai pedoman perencanaan,
pelaksanaan, dan evaluasi. Dalam sistem

seperti ini, pendidikan agama tidak hanya

menjadi materi kuliah, tetapi menjadi jiwa
dari seluruh proses manajerial. Sari (2022)
dalam  Jurnal  Tarbiyah Islamiyah
menambahkan bahwa sinergi antara dua
bidang ini menjadi solusi terhadap krisis
moral mahasiswa di era modern. PAI
landasan

memberikan ideologis,

sementara manajemen pendidikan
menyediakan struktur dan mekanisme
yang menjamin implementasi nilai secara
terukur dan berkelanjutan. Keduanya
membentuk ekosistem pendidikan yang
seimbang antara  spiritualitas  dan
profesionalitas. Dengan demikian, sinergi
Pendidikan Agama Islam dan Manajemen
Pendidikan Islam menghasilkan
pembentukan karakter mahasiswa yang
tidak hanya berorientasi pada kecerdasan
akademik, tetapi juga pada kecerdasan
spiritual dan  sosial.  Sinergi  ini
menciptakan lingkungan akademik yang
menumbuhkan kejujuran, tanggung jawab,
toleransi, serta komitmen terhadap nilai-
nilai Islam universal sebagai dasar
kepemimpinan  dan  integritas  diri
mahasiswa di masyarakat modern.
Penutup
Kesimpulan

Berdasarkan  hasil analisis dan
pembahasan, dapat disimpulkan bahwa
sinergi antara Pendidikan Agama Islam
(PAI) dan Manajemen Pendidikan Islam
(MPI) merupakan faktor strategis dalam
membentuk karakter mahasiswa yang
nilai-nilai Islami.

133

berlandaskan



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

134

Pendidikan Agama Islam berperan sebagai
instrumen utama dalam menanamkan nilai
moral, etika, dan spiritualitas melalui
proses pembelajaran, sedangkan
Manajemen Pendidikan Islam berfungsi
sebagai sistem pengatur dan pengarah
tersebut

yang memastikan nilai-nilai

terimplementasi dalam seluruh aspek

kebijakan dan budaya lembaga
pendidikan. Kolaborasi antara keduanya
menciptakan ekosistem pendidikan yang
tidak hanya berorientasi pada pencapaian
akademik, tetapi juga pada penguatan
akhlak dan
Melalui

manajemen

kepribadian  mahasiswa.

penerapan prinsip-prinsip

Islami  seperti amanah,

keadilan, dan  musyawarah, serta
pembelajaran PAI yang kontekstual dan
aplikatif, mahasiswa terdorong untuk

mengembangkan integritas, tanggung

jawab sosial, dan kesadaran spiritual
dalam kehidupan kampus dan masyarakat.
Sinergi ini juga menjadi solusi terhadap
tantangan moral di era digital, di mana
arus globalisasi sering kali melemahkan
nilai religius dan etika sosial mahasiswa.
Dengan manajemen pendidikan yang
adaptif dan pembelajaran agama yang
relevan dengan realitas digital, nilai-nilai
Islam dapat tetap diinternalisasikan secara
kuat dan aktual. Dengan demikian,
integrasi antara PAI dan MPI bukan hanya
memperkuat dimensi religius mahasiswa,
tetapi juga menciptakan sistem pendidikan

yang holistik, berkelanjutan, dan bernilai

transformatif. Perguruan Islam

tinggi
perlu terus mengembangkan kebijakan
dan strategi yang mendorong kolaborasi
antarbidang, agar pendidikan tidak hanya
menghasilkan lulusan yang cerdas secara
juga
beretika, dan berkomitmen terhadap nilai-

intelektual, tetapi berkarakter,

nilai Islam universal.
Saran
Islam

Perguruan perlu

tinggi
memperkuat integrasi antara Pendidikan
Agama Islam (PAI) dan Manajemen

Pendidikan Islam (MPI) secara sistemik.

Sinergi ini  dapat diimplementasikan
melalui  kurikulum terpadu, kebijakan
kampus berbasis nilai Islami, serta
program  pembinaan  karakter yang

berkesinambungan. Pihak manajemen
kampus juga diharapkan menjadikan nilai-
amanah, keadilan, dan

nilai  seperti

musyawarah sebagai pedoman dalam

setiap  kebijakan  administratif  dan
akademik. Mahasiswa diharapkan tidak
hanya fokus pada penguasaan aspek
kognitif, tetapi juga menanamkan nilai-
nilai keislaman dalam perilaku sehari-hari.
Melalui kegiatan akademik, organisasi

kemahasiswaan, dan aktivitas sosial,

mahasiswa perlu  mengaktualisasikan
nilai-nilai iman, takwa, amanah, dan
ukhuwah Islamiyah  sebagai wujud

karakter Islami yang holistik. Bagi peneliti
dilakukan

menggunakan pendekatan empiris melalui

selanjutnya dapat dengan

observasi dan wawancara langsung di



Siti Muldiah/ Sinergi Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam.. /125-136

perguruan tinggi Islam yang telah
menerapkan integrasi antara PAl dan MPI.
Penelitian  tersebut dapat mengkaji
efektivitas model sinergi ini terhadap
peningkatan karakter mahasiswa dalam
konteks digitalisasi dan globalisasi
pendidikan.

Daftar Pustaka

Aminah, R., & Sari, N. (2024). Integrasi
Pendidikan ~Agama Islam dan
Manajemen Pendidikan

dalam Pembinaan Karakter
Mahasiswa. Jurnal Pengembangan
Pendidikan Islam, 9(1), 65—
80.

Azizah, N., & Fathurrahman, A. (2023).
Pendidikan Nilai Islami dan Karakter
Mahasiswa di Era Digital.
Jurnal Pendidikan Karakter Islami,
8(2), 45-60.

Fadilah, R., & Hidayat, R. (2024). Nilai-
nilai  Islami  sebagai  Fondasi
Pendidikan Karakter di

Perguruan Tinggi Islam. Jurnal
Pendidikan Nilai Islam Kontemporer,
10(1), 22-37.

Fauzan, M. (2022). Pendidikan Agama
Islam sebagai Basis Spiritualitas
Lembaga Pendidikan.

Jurnal At-Ta’dib: Pendidikan
Islam dan Humaniora, 7(2), 101-115.

Fauzan, M., & Suryadi, I. (2022). Etika
dan Nilai Islam dalam Manajemen
Pendidikan Islam. Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam dan
Etika, 7(3), 115-130.

Fauzi, M., & Hidayat, A. (2023). Sinergi
Manajemen Pendidikan Islam dan
Nilai-Nilai Keislaman

dalam  Penguatan
Mahasiswa.  Jurnal

Karakter
Manajemen

Pendidikan Islam dan
Karakter, 11(2), 40-55.

Hidayat, M., & Muttagin, A. (2023).
Pembentukan Karakter Mahasiswa
melalui Pendidikan Islam di
Perguruan Tinggi. Jurnal Pendidikan
Islam Modern, 9(1), 12-25.

Hidayat, R., & Rofig, M. (2023).
Digitalisasi Pendidikan Islam dan
Tantangan Pembinaan

Karakter Mahasiswa di Era 5.0.
Al-Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam,
8(3), 55-70.

Lubis, R., & Rahman, S. (2024). Peran
Lingkungan Kampus dalam
Pembentukan Karakter

Religius Mahasiswa. Jurnal
Pendidikan  Islam  Transformatif,
10(3), 77-93.

Lubis, R., & Zainal, H. (2024). Peran
Manajemen Kampus Islami dalam
Pembentukan Karakter

Mahasiswa. Jurnal Tarbiyah
Islamiyah, 10(3), 72-86.

Munir, A., & Zainal, H. (2025).
Manajemen Pendidikan Islam dan
Pengaruhnya terhadap

Pembentukan Karakter
Mahasiswa. Jurnal Manajemen dan
Kependidikan Islam,

11(1), 33-47.
Nuraini, S., & Fauzan, M. (2025).
Manajemen Pendidikan Islam

Humanis sebagai Pendukung

Pembelajaran Agama di
Perguruan Tinggi. Jurnal Pendidikan
Islam Humaniora, 12(2),
31-47.

Nuraini, S., & Rofig, M. (2024). Integrasi
Nilai Islami dalam Pembentukan
Karakter Mahasiswa di

Perguruan Tinggi Islam. Jurnal
Integrasi Pendidikan Islam, 9(2), 56—
71.

135



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 13 No. 2, (2025)

Rahmah, S., & Fauziah, D. (2024).
Keteladanan Dosen dalam
Pembentukan Karakter Mahasiswa

di Perguruan Tinggi Islam.
Jurnal Tarbiyatuna: Pendidikan Islam
Berbasis Karakter,
12(2), 56-70.

Rahmah, S., & Suryana, D. (2024).
Integrasi  Nilai Islam dan limu
Pengetahuan dalam Pendidikan

Islam  Kontemporer. Jurnal
Pendidikan  Islam  Kontemporer,
10(1), 85-100.

Rahman, A., & Lubis, R. (2023).
Internalisasi  Nilai Islam  dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama

Islam di Perguruan Tinggi.
Jurnal Pendidikan Islam
Transformatif, 8(4), 88-102.

Rofig, M., & Kurniawan, R. (2023).
Integrasi PAI dan MPI di Era Digital
dalam Membangun Karakter
Mahasiswa. Jurnal Pendidikan Islam
Kontemporer, 9(2), 101-118.

Sari, I., & Kurniawan, R. (2022). Integrasi
Nilai Islam dalam Pengembangan
Karakter Mahasiswa di
Perguruan Tinggi. Jurnal Edukasi
Islam Nusantara, 7(3), 101-115.

Suryana, D., & Rahmah, S. (2024).
Sinergi Pendidikan Agama Islam dan
Manajemen Pendidikan

Islam dalam Pengembangan
Lembaga Pendidikan. Jurnal
Pendidikan Islam

Integratif, 8(4), 55-70.

Sutrisno, A. (2024). Pendidikan Agama
Islam dalam Perspektif Pendidikan
Holistik. Jurnal

Pendidikan Islam Integratif,
8(2), 33-47.

Zainuddin, A., & Fauziah, D. (2025).
Implementasi Nilai-nilai Islam dalam
Pembinaan Karakter

136

Mahasiswa. Jurnal Al-Tarbawi:
Pendidikan Islam dan Karakter, 12(1),
41-55,



