Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian ISSN: (p) 2337-6104
Journal of Islamic Studies ISSN :(e) 2721-3579
Vol. 12| No.1

TELAAH SINGKAT TAFSIR Bl AL-MA’TSUR

Nurul Huda

STAI La Tansa Mashiro

Article Info Abstract

Keywords: The Qur'an is like a pearl, says Abdullah Darraz. The color of its light

al-Quran, Tafsir, al-Ma'tsur,
al-ra'y.

Corresponding Author:
nurulhudamaarif@gmail.com

can reflect differently, depending on the angle from which it is viewed. It
can be blue, purple, red, green, yellow, white, and so on, depending on
the angle of the viewer or interpreter. And the angle of the interpreter is
highly dependent on his personal scientific background, experience and
inclinations. Therefore, interpretation is often considered to have
elements of subjectivity of the interpreter. While in terms of its source,
tafsir can be divided into tafsir bi al-ma'tsur and tafsir bi al-ra'y. The first
uses a historical approach and the second uses a narrative approach. The
first uses a historical approach and the second uses a reasoning
approach. The first approach is considered the best and the second
approach is considered risky, which even the Prophet threatened the
culprit of hell if the interpretation process is done haphazardly without
heeding the proper rules. Tafsir bi al-ma'tsur itself is sometimes in the
form of interpretation of the Qur'an by the Qur'an itself, interpretation of
the Qur'an by the Prophet and interpretation of the Qur'an by the
Sahabat or Tabiin. For this reason, it is important to understand which
and what are the characteristics of tafsir bi al-ma'tsur, which is the best
interpretation.

Al-Qur’an ibarat mutiara, kata Abdullah Darraz. Warna cahayanya bisa
memantul secara berbeda-beda, tergantung dari sudut mana ia dipandang.
Bisa biru, ungu, merah, hijau, kuning, putih, dan seterusnya, tergantung
sudut pemandang atau penafsirnya. Dan, sudut penafsirnya itu sangat
tergantung pada latar belakang keilmuan, pengalaman dan
kecenderungannya pribadinya. Karena itu, penafsiran seringkali dinilai
menyimpan unsur-unsur subyektifitas penafsirnya. Sedang dari sisi
sumbernya, tafsir dibedakan menjadi tafsir bi al-ma’tsur dan tafsir bi al-
ra’y. Yang pertama menggunakan pendekatan riwayat dan yang kedua
menggunakan pendekatan nalar. Pendekatan pertama dinilai terbaik dan
pendekatakan kedua dinilai beresiko, yang bahkan Rasulullah Saw
mengancam pelakunya neraka jika proses penafsirannya dilakukan secara
serampangan tanpa mengindahkan kaidah yang semestinya. Tafsir bi al-
ma’tsur itu sendiri adakalanya berbentuk penafsiran al-Qur’an oleh al-
Quran itu sendiri, penafsiran al-Quran oleh Nabi dan penafsiran al-Quran
oleh Shahabat atau Tabiin. Untuk itulah, penting kiranya mengerti mana
dan apa saja karakter tafsir bi al-ma’tsur, yang menjadi penafsiran terbaik
itu.

Kata Kunci : Al-Quran, Tafsir, al-Ma’tsur, al-ra’y

© 2023 JAAD. the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.



mailto:nurulhudamaarif@gmail.com

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

Pendahuluan

Rasulullah Saw bersabda:
“Takutlah berbicara soal diriku, kecuali
apa-apa yang [memang] kalian ketahui.
Siapa yang berdusta atas nama diriku,
maka bersiaplah menempati tempat di
neraka. Dan siapa yang berbicara tentang
al-Qur’an  berdasar ra’y-nya, maka
bersiaplah menempati tempat di neraka.”
[HR al-Tirmidzi]. (al-Tirmidzi: 1414
H/1994 M, 1V/439).
Tirmidzi, Hadis yang diriwayatkan dari
Ibnu Abbas ini berkualitas Hasan (baik).

Menurut  al-

Imam al-Tirmidzi juga memiliki
redaksi lain yang serupa dengan Hadis di
atas. Rasulullah Saw bersabda: “Siapa
berbicara tentang al-Qur’an tanpa ‘ilm
(min ghair ‘ilm), maka bersiaplah
menempati tempat di nereka.” [No.
Hadis: 1959.] Dalam riwayat lain,
Rasulullah  Saw  bersabda: “Siapa
berbicara tentang al-Qur’an dengan ra’y-
nya, kendati benar, dia [tetap] salah.”
[HR al-Tirmidzi]. (al-Tirmidzi: 1414
H/1994 M, 1V/440).

Sabda-sabda Rasulullah Saw di atas
memberikan hard warning kepada Kita,
umatnya, supaya tidak sembrono dalam
menafsirkan, memahami, dan atau
berinteraksi dengan al-Qur’an. Warning
itu tidak main-main! Sebab konsekuensi
logisnya sangat serius dan terkait
persoalan teologis dan asketologis:
Saw dan

mendustakan  Rasulullah

terancam neraka. Dan ancaman neraka,
2

dalam tradisi Islam, merupakan the
highest level of warning [level peringatan

tertinggi] bagi umatnya.

Berdasarkansabda-sabda Rasulullah
Saw di atas pula, tampaknya yang
dimaksud berbicara tentang [baca:
menafsirkan] al-Qur’an secara sembrono,
sangat terkait dengan corak atau model
pembacaan yang kita lakukan; yakni
mendekati al-Qur’an berdasar ra’y atau
yang acap disebut tafsir bi al-ra’y.
Karenanya, demi melihat seriusnya
warning Rasulullah Saw itu, ulama-
ulama klasik kemudian ramai-ramai
mencari “alternatif” pendekatan yang
lain. Ketemulah tafsir bi al-ma’tsur,
sebagai lawan atau  pembanding
[muqgabil] tafsir bi al-ra’y. (al-Khalidi:
1422 H/2002 M, h. 199). Bila benar tafsir
bi al-ma’tsur menjadi lawan tafsir bi al-
ra’y, barangkali juga mufassirnya akan
dijanjikan surga, sebagai lawan tafsir bi
al-ra’y yang mufassirnya digadang-
gadang neraka.

Yang jelas, berinteraksi dengan al-
Qur’an yang nota bene kitab hidayah,
harus dilakukan melalui cara-cara yang
diteladankan Rasulullah Saw, Shahabat,
dan Tabiin, sebagai kelompok yang lebih
paham lika-liku al-Qur’an. Cara-cara
berinteraksi ini hanya ditemukan melalui
al-ma’tsur:  Hadis  Nabi,  mauquf

Shahabat, dan maqthu’ Tabiin. Namun
demikian, tidak semua ayat al-Qur’an



dapat didekati melalui pendekatan al-

ma’tsur. Imam al-Zarkasyi, seperti
dinukil Muhammad Husein al-Dzahabi,
berujar:  “Ketahuilah,  sesungguhnya
[tafsir terhadap] al-Qur’an itu ada dua
bentuk; bagian yang tafsirnya
berdasarkan nagl [al-ma’tsur] dan bagian
yang tafsirnya tidak berdasarkan nagl
[ghair al-ma’tsur].” (al-Dzahabi: T.Th.,
1/96). Untuk kepentingan membincang
kembali persoalan seluk-beluk tafsir bi
al-ma’tsur itulah, makalah sederhana
yang masih perlu dikritisi ini hadir.
Bismillah!
Metode Penelitian
Dilihat dari

penelitiannya, penelitian ini dikategorikan

sumber data

sebagai penelitian kepustakaan (library
research), karena sumber datanya diambil
dari kepustakaan, yakni terutama al-
Quran, Hadis dan Kkarya-karya yang
berkaitan dengan tema bunga bank dan
riba. Menurut Noeng Muhadjir (1996),
penelitian kepustakaan adalah penelitian
yang lebih  mengedepankan olahan
filosofis dan teoritis daripada uji empiris
di lapangan. Karena sifatnya yang fiosofis
dan empiris, penelitian kepustakaan lebih
sering menggunakan pendekatan filosofis
(philosophical approach). Metode ini
mencakup sumber data, pengumpulan
data, dan analisis data.

Mardalis,

kepustakaan adalah riset yang bertujuan

Menurut penelitian

untuk mengumpulkan data dan informasi

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

melalui bantuan bermacam-macam
material yang terdapat di ruangan
perpustakaan.  Misalnya,  buku-buku,

majalah, dokumen, jurnal, catatan, kisah-
kisah, sejarah dll. Karena itu, ciri
penelitian kepustakaan adalah: Peneliti
berhadapan langsung dengan teks, data
pustaka bersifat “siap pakai” atau ready
made, tidak dibatasi oleh ruang dan
waktu, dan sebagainya.

Adapun proses penelitiannya bisa
dijelaskan  sebagai  berikut:  untuk
kepentingan penelitian ini, data primer
yang digunakan tentu saja al-Quran dan
Hadis. Kemudian penulis menggunakan
berbagai referensi sekunder yang berbasis
tema yang serupa, yakni terkait bunga
bank dan riba, baik yang ditulis oleh
mufassir/cendekiawan  klasik  maupun
modern. Baik yang berbahasa Arab
maupun Indonesia atau Inggris. Beberapa
kajian tentang bunga bank dan riba, juga
sejarahnya, yang bertebaran di berbagai
karya, lalu dikumpulkan dan dianalisis,
lantas penulis memotret makna inti dari
berbagai kajian yang tersaji itu.
Pembahasan
A. TA’RIF

Tafsir bi al-ma’tsur atau al-Tafsir al-
ma’tsur tersusun dari dua suku kata: al-
tafsir dan al-ma’tsur. Secara bahasa, al-
ma’tsur yang merupakan derifasi dari akar
kata atsara, ya’tsuru, a’tsran, bermakna al-
manqul [yang dinukil]. Menurut Shaleh

Abd al-Fattah al-Khalidi, al-ma’tsur

3



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

berarti juga al-Hadits al-marwiy [Hadis
yang diriwayatkan] dan apa-apa Yyang
diwarisi orang-orang belakangan dari
orang-orang terdahulu. (al-Khalidi: 1422
H/2002 M, h. 199).

Karenanya, al-ma’tsur berdiri kokoh di
atas tradisi riwayat dan penukilan [al-
riwayah wa al-nagl], yakni apa-apa yang
diwarisi orang-orang belakangan dari
orang-orang terdahulu, baik dari segi
ilmu, Hadis, riwayat, dan lain sebagainya.
Dan secara umum, ungkapan al-ma’tsur
ini dispesifikkan untuk Hadis dan riwayat-
riwayat belaka. (al-Khalidi: 1422 H/2002
M, h. 199).

Sementara secara lebih luas, al-tafsir al-
ma’tsur adalah penafsiran terhadap ayat-
ayat al-Qur’an melalui pendekatan ayat al-
Qur’an itu sendiri, Sunnah Nabi, gaul-qaul
Shahabat (al-Zurgani: T.Th., 1/480) dan
[yang masih diperselisinkan] pernyataan
Tabi’in. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h.

333).

B. MASHADIR AL-TAFSIR AL-
MA’TSUR

Para ulama menyatakan, mashadir

[sumber-sumber] atau bentuk-bentuk al-
tasfir al-ma’tsur ada empat: pertama, tafsir
al-Qur’an bi al-Qur’an. Kedua, tafsir al-
Qur’an bi al-Sunnah al-Nabawiyyah.
Ketiga, tafsir al-Qur’an bi aqwal al-
Shahabah. (al-Shabuni: 1405 H/1985 M,
h. 67-70). Dan keempat yang masih

diperselisinkan, tafsir al-Qur’an bi aqwal

al-Tabi’in. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h.
333).

Pertama, tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an.
Bentuk penafsiran yang pertama ini,
disepakati secara mutlak oleh para ulama,
baik salaf maupun khalaf, sebagai bentuk
penafsiran terbaik dan harus diterima.
Sehingga praktis, dalam semua kitab
tafsir, penafsiran model ini menempati
posisi pertama dan utama. Karenanya,
sebelum melangkah pada tangga-tangga
penafsiran al-ma’tsur yang lain, tangga
pertama ini harus didaki terlebih dahulu
oleh seorang mufassir.

Seperti dinyatakan Khalid Abd al-
Rahman al-‘Akk, kala seorang mufassir
hendak menafsirkan al-Qur’an, langkah
pertama yang harus ditempuh adalah
melihat  ayat-ayat  al-Qur’an, lalu
mengumpulkan ayat-ayat itu dalam satu
tempat dan selanjutnya melakukan
perbandingan antara ayat yang satu
dengan ayat yang lain. Dengan cara
demikian, seorang  mufassir  akan
termudahkan dalam melakukan aktifitas
penafsiran. (al-‘Akk: 1406 H/1986 M, h.
115).

Menurut  Muhammad Ali  al-
Shabuni, pendekatan ini harus dilakukan.
Tidak ada keraguan, bentuk penafsiran ini
merupakan penafsiran terbaik dan harus
diterima, karena Allah Swt lah yang lebih
tahu tentang apa yang dikehendaki-Nya
tinimbang orang lain. Dan al-Qur’an
sebaik-baik

adalah [sebenar-benar]



pemberitaan. Tidak ada sedikitpun
kebatilan yang mencemari al-Qur’an. (al-
Shabuni: 1405 H/1985 M, h. 69).

Terkait penafsiran ayat al-Qur’an
terhadap ayat al-Qur’an yang lain, maka
ada beberapa model yang bisa dianalisis.
Misalnya, terkadang ayat yang satu
menerangkan ayat lain yang mujmal,
mentaqyid yang muthlag, mentakhsish
yang ‘amm, menerangkan yang manthuq
dengan mafhum, menafsirkan lafadh
dengan lafadh, menafsirkan ma’na dengan
ma’na, dan lain sebagainya. (al-Khalidi:
1422 H/2002 M, h. 209).

Misal penafsiran al-Qur’an dengan
al-Qur’an:
Clal oS Jdggaae VYL s 2850
Jso e di: ]
Artinya: “Dihalalkan bagimu binatang
ternak, kecuali yang akan dibacakan
kepadamu.” [QS al-Maidah: 1]
Oleh para mufassir, kata-kata illa

ma yutla ‘alaikun, ditafsirkan melalui

pendekatan QS al-Maidah ayat 3.

L}iﬁi A] 4..]]3&3\.‘\3\:3[
Artinya:  “Diharamkan
(memakan) bangkai, darah, daging babi,

bagimu

(daging hewan) yang disembelih atas
nama selain Allah Swt.” [QS al-Maidah:
3].

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

Dalam kasus di atas, QS al-Maidah
ayat 3 berperan sebagai penjelas sekaligus
pemerinci [al-bayan wa al-tafshil] QS al-
Maidah ayat 1 yang masih sangat global.
Bayangkan saja, seandainya mufassir
tidak melakukan mugabalah - yang
sifatnya juga ra’y — antara dua ayat itu,
kesulitan memahami ayat 1 itu niscaya
terjadi. Bahkan kekeliruan pun tidak
mustahil mencuat. Sehingga, dengan
melakukan pembandingan seperti ini,
kesulitan menjadi terurai. [Dan masih
banyak contoh kasus lain, yang tersebar di
berbagai penjuru al-Qur’an].

Kedua, tafsir al-Qur’an bi al-Sunnah
al-Nabawiyyah.

Penafsiran, syarh, dan bayan al-
Qur’an menggunakan al-Sunnah, oleh
para ulama disepekati menempati derajat
kedua setelah tafsir al-Qur’an bi al-
Qur’an. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h.
334). Penafsiran melalui Sunnah ini tidak
boleh ditolak, bila Sunnah itu betul-betul
shahih.  (al-Shabuni: 1405
H/1985 M, h. 69). Ini karena, Rasulullah

Saw merupakan mubayyin [penjelas] al-

bersanad

Qur’an. Tugas mubayyin ini berdasar
“keputusan” Allah Swt dalam QS al-Nahl
ayat 44 dan ayat 64:

B lydigel J) 5800 cpas 1oL Ty
pe N]dss N 44

Artinya: “Dan Kami turunkan kepadamu
al-Qur’an, agar kamu menerangkan

kepada umat manusia apa yang telah



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

diturunkan kepada mereka.” [QS al-Nahl:
44].

s G153 hde B S I Y) cpad 1 aeld
3N 13 Alay Ayl sah Josiaya

] dss D64

Artinya: “Dan Kami tidak menurunkan
al-Kitab

melainkan agar kamu dapat menjelaskan

kepadamu [al-Qur’an]  ini,

kepada mereka apa Yyang mereka
perselisinkan itu dan menjadi petunjuk
dan rahmat bagi kaum yang beriman.”

[QS al-Nahl: 64].

Imam Ahmad bin Hanbal [w. 204
H], sebagaimana dinukil Khalid Abd al-
Rahman al-‘Akk, menyatakan: “Sunnah
[berfungsi  untuk]
menjelaskan al-Qur’an.” (al-‘Akk: 1406
H/1986 M, h. 116). Imam al-Qurthubi

menafsirkan  dan

menyatakan lebih lanjut: “Penjelasan
Rasulullah Saw atas al-Qur’an ada dua
Rasulullah  Saw

model; Pertama,

menerangkan ke-mujmal-an ayat al-
Qur’an. Misalnya, tentang tatacara [baik
sujud, ruku’, dan sejumlah rukun-rukun
lain] shalat yang lima dan waktu-
waktunya, nishab, waktu, dan obyek
zakat. Juga penjelasan Rasulullah Saw
perinal manasik haji. (al-‘Akk: 1406
H/1986 M, h. 117).

Kedua, Rasulullah Saw berperan
memperjelas makna-makna yang
terkandung dalam al-Qur’an, terkait soal

ibadat, muamalat, adab, dan akhlak.
6

Sebab, yang terkait dengan ke-bahasa-
arab-an, shahabat sangat fasih dan ahli
balaghah, sehingga tidak [terlalu]
membutuhkan penjelasan perinci dari
Rasulullah Saw. (al-‘Akk: 1406 H/1986
M, h. 117).

Sementara menurut analisis Shalah
Abd al-Fattah al-Khalidi,

Sunnah atas al-Qur’an ada beberapa

penafsiran

bentuk: 1) kadang Sunnah menjelaskan
ayat al-Qur’an dengan ayat al-Qur’an
pula. 2) kadang Sunnah menyebut
tafsirnya, baru menyebut ayatnya. Kadang
terbalik,

terlebih dahulu, baru menyebut tafsirnya.

Sunnah  menyebut ayatnya
3) kadang Rasulullah Saw menjelaskan
pada para shahabat makna-makna yang
sulit mereka dipahami. 4) kadang
Rasulullah Saw bertanya pada para
shahabat, lalu memberikan tafsirnya. 5)
kadang Rasulullah  Saw memutuskan
perselisihan yang terjadi di tengah
shahabat tentang perbedaan makna al-
Qur’an. Dan 6) kadang Rasulullah Saw
menafsirkan ~ ayat  dalam  bentuk
‘amaliyyah [tindakan nyata]. (al-Khalidi:
1422 H/2002 M, h. 210).

Ketiga, tafsir al-Qur’an bi aqwal al-
Shahabah.

Tafsir Shahabat terhadap al-Qur’an
memiliki kedudukan yang hampir setara
dengan tafsir Rasulullah Saw. Minimal
ada empat argumen untuk menguatkan
Shahabat

menyaksikan kondisi riil turunnya wahyu,

statemen ini: Pertama,



gira’atnya, dan sabab al-nuzulnya. Kedua,
Shahabat ahli berbahasa Arab, balaghah,
fashahah, dan bayan. Ketiga, Shahabat
paling paham soal tradisi, kondisi, dan
berita-berita masyarakat Arab. Sebab,
orang Yyang tidak paham tradisi dan
kondisi masyarakat jahiliyyah, tidak akan
mampu menafsirkan banyak ayat als-
Qur’an yang terkait perbaikan [al-ishlah]
kondisi masyarakat jahiliyyah itu. Umar
bin al-Khattab menyatakan: “Islam akan
tercerabut sedikit-demi-sedikit, ketika di
dalam Islam muncul orang-orang yang
tidak tahu kondisi masyarakat jahiliyyah.”
Dan keempat, Shahabat adalah generasi
yang luas wawasannya [soal kehidupan,
alam, dan kemanusiaan], lembut jiwa, suci

hati, sangat tulus, begitu mencintai

Rasulullah Saw, dan memiliki
pengurbanan  yang agung  dalam
menyebarkan Islam. Mereka adalah

generasi yang perumpamaannya tidak
akan dapat ditemukan dalam sejarah
manapun. (al-‘Akk: 1406 H/1986 M, h.
117).

Karena itu pula, Imam al-Hakim al-
Naisaburi, sebagaimana dinukil Imam
Jalal al-Din al-Suyuthi, menyatakan:
“Sesungguhnya tafsir al-Shahabah, yakni
mereka yang menyaksikan turunnya
wahyu, memiliki hukum seperti hukum
Hadis musnad [marfu’].” (al-Suyuthi:
1417 H/1996 M, 1/100). Ulama yang lain
menguatkan

pendapat ini  dengan

mengatakan, ke-marfu’-an itu karena

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

penjelasan tentang turunnya wahyu
termasuk persoalan yang tidak bisa
diketahui

pandangan Shababat itu berdasar ra’y,

melalui ra’y. Dan bila

maka hukumnya mauquf. (al-Zurgani:
T.Th., 1/481).

Malah, menanggapi pernyataan Imam al-
Hakim al-Naisaburi itu, Muhammad Ali
al-Shabuni menyatakan: “Pernyataan ini
bermakna, sesungguhnya tafsir Shahabat
memiliki hukum seperti hukum Hadis
marfu’ yang bermuara pada Rasulullah
Saw.” (al-Shabuni: 1405 H/1985 M, h.
70).

Bentuk-bentuk penafsiran Shahabat
itu sendiri meliputi: 1) penafsiran al-
Qur’an dengan al-Qur’an. 2) penafsiran
al-Qur’an dengan Hadis yang nyata-nyata
dari Rasulullah Saw. 3) penafsiran al-
Qur’an dengan Hadis yang tidak begitu
nyata dari Rasulullah Saw, tapi memiliki
hukum marfu’. 4) penafsiran al-Qur’an
dengan Sunnah fi’liyyah Rasulullah Saw.
5) penafsiran al-Qur’an dengan tata
bahasa Arab. 6) penafsiran ayat dengan
pemahaman dan ijtihad mereka. 7)

penafsiran ayat dengan mengambil
pendapat Shahabat yang lain. Dan 7)
penafsiran dengan meng-crosscheck pada
kondisi dan peristiwa saat turunnya
wahyu. (al-Khalidi: 1422 H/2002 M, h.
212).

Keempat, tafsir al-Qur’an bi aqwal

al-Tabiin.



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

Keberadaan atau posisi tafsir al-Qur’an bi
aqwal al-Tabi’in dalam deretan al-tafsir
al-ma’tsur menjadi perdebatan ulama.
Menurut Muhammad Abd al-‘Adhim al-
Zurgani, sebagian ulama menganggap
tafsir Tabiin sebagai al-ma’tsur, karena
secara umum mereka bersua dengan para
Shahabat. Sementara sebagian ulama yang
lain menganggapnya sebagai tafsir bi al-
ra’y. (al-Zurgani: T.Th., 1/481). Dan tentu
saja, hukumnya seperti hukum untuk para
mufassir lain, yang menafsirkan al-Qur’an
melalui pendekatan tata bahasa, bukan
pendekatan al-ma’tsur. (al-Shabuni: 1405
H/1985 M, h. 70).

Menanggapi pro-kontra ini, Muhammad
Abd al-‘Adhim al-Zurgani

menganalisisnya

mencoba
melalui berbagai
lontaran kritikan. Menurutnya, tiga hal
yang perlu dijelaskan lebih lanjut terkait
Tabiin

mereka tidak menyaksikan masa kanabian

penafsiran adalah:  Pertama,
dan tidak “termuliakan” oleh cahaya
Rasulullah Saw. Karenanya, ada dugaan,
penafsiran mereka terhadap al-Qur’an
berlandaskan ra’y dan itu berarti tidak
memiliki kekuatan ke-marfu’-an.

Kedua, terlalu sedikit penafsiran Tabiin
yang memiliki sanad shahih. Dan ketiga,
penafsiran  Tabiin juga mengandung
Israiliyyat dan khurafat, yang antara lain
dinisbahkan pada para zindiq [ateis] Persi.
Sebagian yang lain dinisbahkan pada
kaum muslim bekas Ahli Kitab [muslimah

ahl al-kitab]. (al-Zurgani: T.Th., 1/490).
8

Salah satu ulama yang memasukkan tafsir
Tabiin dalam jajaran al-tafsir al-ma’tsur
adalah Muhammad Husein al-Dzahabi. la
mengatakan: “Aku sendiri mamasukkan
apa-apa yang diriwayatkan dari Tabiin
dalam al-tafsir al-ma’tsur — kendati masih
terjadi silang pendapat: apakah ia ma’tsur
atau tidak. Kenapa? Karena aku
menemukan beberapa kitab al-tafsir al-
ma’tsur, seperti Tafsir Ibn Jarir dan yang
lain, tidak terbatas menukil yang datang
dari Rasulullah Saw dan Shahabat semata,
tapi juga menukil dari penafsiran Tabiin.”
(al-Dzahabi: T.Th., 1/152).

Selain Muhammad Husein al-Dzahabi,
Shalah Abd al-Fattah al-Khalidi juga
termasuk yang mengakui tafsir Tabiin
sebagai al-tafsir al-ma’tsur. Ini terbukti
dari bentuk-bentuk tafsir Tabiin yang
dianalisisnya dan ketiadaan penolakan
darinya. Menurutnya, bentuk-bentuk dan
sumber-sumber tafsir Tabiin itu meliputi:
1) penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an.
2) penafsiran al-Qur’an dengan Sunnah. 3)
penafsiran al-Qur’an dengan aqwal al-
Shahabah. 4) penafsiran al-Qur’an dengan
tata bahasa Arab. 5) penafsiran al-Qur’an
ijtihad.  6)

menggunakan

dengan pemahaman dan

terkadang dengan
penafsiran Tabiin yang lain. Dan 7)
penafsiran melalui kondisi, tradisi, dan
peristiwa-peristiwa yang terjadi pada
masyarakat saat turun wahyu. (al-Khalidi:
1422 H/2002 M, h. 213). Dengan bentuk-



bentuk penafsiran seperti ini, tafsir Tabiin
tak jauh berbeda dengan tafsir Shahabat.
C. PERIODE KESEJARAHAN AL-
TAFSIR AL-MA’TSUR

Menurut Muhammad Husein al-
Dzahabi, periode-periode atau tahapan-
tahapan kesejarahan al-tafsir al-ma’tsur
dapat dibedakan menjadi lima kategori.
(al-Dzahabi: T.Th., 1/140-146; al-Khalidi:
1422 H/2002 M, h. 224-229). Pertama, al-
tafsir al-ma’tsur pada tahapan periwayatan
dan bersifat oral. Pada tahapan pertama
ini, kesejarahan al-tafsir  al-ma’tsur
berkutat pada persoalan periwayatan dan
penukilan  [al-riwayah wa
ditandai

al-naql].
Tahapan ini dengan
periwayatan/penukilan melalui oral [al-
musyafahah] dan pendengaran [al-sima’];
dan belum terdokumentasikan dalam
kitab-kitab tertentu. Tahapan ini terjadi
pada masa Shahabat dan permulaan masa
Tabiin, pada abad pertama hijri [pada
masa pemerintahan Khulafa’ al-Rasyidin].
Khalifah yang empat, Ibn Mas’ud, Ibn
Abbas, Ubay bin Ka’ab, ‘Aisyah,
termasuk mufassir periode ini.

Adapun sumber-sumber panafsiran
yang menjadi landasan penafsiran mereka
adalah al-Qur’an, Hadis Nabi, tata bahasa
Arab, dan al-istinbath [ijtihad]. Periode
ini, menurut Muhammad Husein al-
Dzahabi, juga dicirikan dengan: 1]
Shahabat tidak menafsirkan al-Qur’an
secara keseluruhan. 2] Sangat jarang

terjadi perselisinan penafsiran. Kalaupun

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

ada perbedaan, itu tak lebih sekedar al-
tanawwu’ [keragaman], bukan al-tadhaad
3] Shahabat tidak

pemerincian

[pertentangan].
melakukakan penafsiran,
melainkan sebatas global saja. 4] Jarang
melakukan al-istinbath al-‘ilmy untuk
hukum-hukum fikih. 5] Shahabat tidak
mendokumentasikan apapun dari
penafsiran mereka. Mereka merasa cukup
dengan menyampaikannya secara oral,
mendengar, dan lalu menghafal apa yang
mereka dengar. 6] penafsiran ditulis
seperti bentuk penulisan Hadis [ada
sanad] dan kadang dengan mengutip
Hadis. Pengutipan Hadis ini tidak tersusun
secara rapi. Misalnya, Hadis tentang
shalat, kadang ditempatkan berdampingan
dengan Hadis soal jihad, dsb.

Kedua, periode pembukuan al-tafsir
al-ma’tsur bersama Hadis. Pada tahapan
kedua ini, penulisan dan pembukuan
penafsiran dilakukan para mufassir Tabiin
dan Tabi al-Tabiin. Periode ini terjadi

pada abad pertama hijri atau pada zaman

Pemerintahan  Abbasiyyah.  Mufassir-
mufassir  periode ini  menulis dan
membukukan al-agwal  al-ma’tsurah,

seperti Hadis marfu’, riwayat mauquf dari
Shahabat, atau ucapan-ucapan pembesar
Tabiin, berbarengan dengan penafsiran
mereka.

Mufassir-mufassir  yang terkenal
pada periode ini, antara lain: Mujahid [w.
104 H], Qatadah [w. 118 H], Muhammad

bin Ka’b [w. 120 H], Zaid bin Aslam [w.
9



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

136 H], dan Hasan al-Bashri [w. 110 H].
Kitab-kitab tafsir yang terkenal, antara
lain; Tafsir Mujahid, Tafsir Qatadah,
Tafsir Hasan al-Bashri, Tafsir Ismail bin
Abd al-Rahman al-Sudy al-Kabir [w. 128
H].

Ketiga, periode pembukuan al-tafsir
al-ma’tsur secara mandiri, tidak
bercampur dengan Hadis. Pada tahapan
ini, al-tafsir al-ma’tsur mulai dipisahkan
dengan Hadis dan dibukukan secara
khusus dalam kitab sendiri. Para mufassir
pada periode ini, mencantumkan riwayat-
riwayat ma’tsur yang musnad [terdapat
rentetan sanadnya]. Tapi, mereka belum
menulis tafsir al-Qur’an secara sempurna
dan hanya menuliskan penafsiran yang
sampai pada mereka belaka. Periode ini
terjadi pada masa Tabi’ al-Tabi’in, abad 2
dan 3 hijri.

Kitab-kitab tafsir yang ditulis pada
masa ini, antara lain; Shahifah ‘Ali bin
Abi Thalhah [w. 143 H], Tafsir Sufyan
bin Said al-Tsauri [w. 161 H], Tafsir
Sufyan bin ‘Uyainah [w. 198 H], Tafsir
Abd al-Razzaq bin Hammam al-Shan’ani
[w. 211 H], Tafsir ‘Abd bin Hamid [w.
249 H], Tafsir Ishaq bin Rahawaih [w.
238 H], dan Tafsir al-Nasa’i [w. 303 H].

Keempat, periode ketika al-tafsir al-
ma’tsur menjadi disiplin ilmu yang berdiri
sendiri. Pada periode ini, para mufassir
concern pada pengumpulaan riwayat-
riwayat ma’tsur dalam tafsir, baik berupa

Hadis Nabi, agwal al-Shahabah, aqwal al-
10

Tabiin, dan aqwal Tabi’ al-Tabiin. Pada
masa ini, tafsir al-Qur’an yang sempurna
dan berurutan sesuai tartib al-mushhaf
telah muncul. Setiap penafsiran ayat,
selalu dibarengi penyebutan al-agwal al-
ma’tsurah. Penyebutan sanad pun menjadi
ciri lain pada periode ini.

Pada periode ini [paruh kedua abad
ke-3 dan abad ke-4], kitab-kitab tafsir
yang terbukukan misalnya, Tafsir Ibn
Majah [w. 273 H], Tafsir Imam
Muhammad bin Jarir al-Thabari [w. 310
H], Tafsir Abi Bakr bin al-Mundzir al-
Naisaburi [w. 318 H], Tafsir Ibn Abi
Hatim al-Razi [w. 327 H], Tafsir lbn
Hibban [w. 369 H], Tafsir al-Hakim [w.
405 H], dan Tafsir Abi Bakr bin
Mardawaih [w. 410 H].

Kelima, periode pembuangan sanad
pada al-tafsir al-ma’tsur. Periode ini
muncul pasca Imam al-Thabari, Ibn Hatim
al-Razi, Ibn al-Mundzir, dan Ibn
Mardawaih. Pada periode ini, sekaligus
pembeda periode-periode sebelumnya,
para mufassir membuang sanad riwayat
yang ma’tsur, dengan niatan
mempermudah penafsiran bagi para
pengkaji al-Qur’an [min bab tashil al-
tafsir ‘ala al-darisin]. Mereka juga tidak
hanya mengambil riwayat-riwayat shahih
belaka, melainkan seluruh riwayat yang
sampai pada mereka, baik riwayat shahih
maupun dha’if. Kenyataan ini, pada
menimbulkan

akhirnya persoalan



tersendiri, karena riwayat-riwayat itu
susah dilacak kebenarannya.
Mufassir-mufassir pada periode ini,
juga menyebutkan aneka riwayat ma’tsur
yang berbeda-beda soal penafsiran ayat,
baik dari Shahabat maupun Tabiin.
Bahkan, tak jarang antara riwayat yang
satu dengan yang lain saling berbenturan.
Mereka juga memperluas  sumber
penukilan tafsirnya pada berita-berita
Israiliyyat. Misalnya tentang gashash al-
anbiya’ dan berita-berita orang masa lalu.
Kitab-kitab tafsir yang muncul pada
periode ini misalnya, Bahr al-‘Ulum
anggitan Abu al-Laits al-Samargandi, al-
Kasyf wa al-Bayan ‘an Tafsir al-Qur’an
karya Abu Ishaq al-Tsa’labi, al-Bahr al-
Muhith karangan Abu Hayyan, Tafsir al-
Qur’an al-‘Adhim gubahan Ibn Katsir,
Fath al-Qadir tulisan Imam al-Syaukani,
dan termasuk al-Durr al-Mantsur fi al-
Tafsir bi al-Ma’tsur buah tangan Jalal al-
Din al-Suyuti.
D. KELEBIHAN DAN KELEMAHAN
Setiap pendekatan penafsiran, niscaya
menyimpan berbagai kelebihan dan
kelemahaman. Apapun bentuk penafsiran
itu, termasuk penafsiran al-ma’tsur, tidak
bisa dilepaskan dari kedua hal itu. Hanya
saja, untuk penafsiran  al-ma’tsur,
kelebihan itu relatif lebih menonjol
ketimbang kelemahannya. Karena, seperti
telah disinggung di muka, penafsiran al-
bersumber  dari

ma’tsur penafsiran

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

Rasulullah Saw, Shahabat, dan Tabiin
yang memiliki keilmuan memadai.

1) Kelebihan al-Tafsir al-Ma’tsur

Secara umum, Kkelebihan al-tafsir al-
ma’tsur meliputi: Pertama, penafsiran ini
berpegang teguh pada Sunnah Rasulullah
Saw, agwal Shahabat, dan agwal Tabiin.
Kedua,

menampilkan

biasanya penafsiran ini

banyak riwayat dan
mengunggulkan salah satunya. Ketiga,
penafsiran ini memuat al-nasikh wa al-
mansukh atas beberapa ayat sekaligus
menjelaskan jalur-jalur periwatannya, baik
yang shahih maupun yang tidak shahih.
Dan keempat,

istinbath

kadang menyebutkan
[penggalian]
syariat dari ayat-ayat al-Qur’an. (al-
Shabuni: 1405 H/1985 M, h. 190).

2) Kelemahan al-Tafsir al-Ma’tsur

proses hukum

Menurut Muhammad Husein al-Dzahabi,
kelemahaan-kelemahan  al-tafsir  al-
ma’tsur meliputi: Pertama, banyak terjadi
pemalsuan riwayat di dalam penafsiran.
muncul

Pemalsuan ini berbarengan

dengan  berbagai pemalsuan dalam
wilayah Hadis. Karena pada awalnya, dua
keilmuan ini terdokumentasi secara
bersamaan. Bila pada Hadis kita
menemukan ada yang shahih, hasan, dan
dhaif; ada rawi yang mautsuq, ada yang
masykuk, dan ada pula yang dikenal
sebagai pemalsu Hadis [wadhdha’ al-
Hadits], maka kita menemukan hal yang
sama dalam dunia penafsiran al-ma’tsur.

Sebab-sebab karena

11

pemalsuan itu,



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

fanatisme [ta’asshub] mazhab, seperti
Syi’ah yang terlampau ekstrim mencintai
Ali, Khawarij yang ekstrim memusuhi
Ali, dan mayoritas muslim yang tawaqquf
atas dua kelompok ekstrim ini. Kelompok-
kelompok ini, untuk mencari legitimasi
penguatan mazhabnya, tak sungkan-
sungkan menisbatkan pandangannya pada
al-Qur’an dan qaul Rasulullah Saw secara
serampangan. (al-Dzahabi: T.Th., 1/157-
158; al-Zurgani: T.Th., 1/491; al-Khalidi;
1422 H/2002 M., h. 229).
Kedua, masuknya berita-berita Israiliyyat.
Bahkan, menurut Abd al-‘Adhim al-
Zurgani, al-tafsir al-ma’tsur itu mali’ah bi
berita-berita
khurafat-

al-israiliyyat [penuh

israiliyyat]. Juga banyak
khurafatnya yang batal berdasarkan dalil.
Ada pula yang berkaitan dengan persoalan
akidah yang terlarang mengambilnya
melalui dhan dan riwayat ahad, malainkan
harus berdasar dalil qath’i. Misalnya
tentang tanda-tanda kiamat, kejadian-
kejadian saat kiamat, kondisi akhirat, yang
semuanya merupakan persoalan akidah
Islam. (al-Zurgani: T.Th., 1/492).

Ketiga, penafsiran ini acap menafikan
keberadaan sanad. (al-Dzahabi: T.Th., I
/201-2020). Ini menjadi sebab kelemahan
Sebab, andaikan

riwayat itu memiliki sanad yang utuh,

al-tafsir  al-ma’tsur.
maka men-takhrij-nya  mudah dan
memberi hukum shahih atau dha’if cukup
gampang. Caranya tentu saja dengan

mengetahui kondisi rawi [ahwal rijal al-
12

isnad] melalui pendekatan al-jarh wa al-
ta’dil [evaluasi negatif-positif] dengan
merujuk kitab-kitab rijal. Tapi, bila sanad
itu digugurkan dan serta-merta
disandarkan pada Tabiin, Shahabat atau
Rasulullah Saw, maka menghukuminya
menjadi mustahil. Bagaimana mungkin
kita mengerti kedudukan riwayat itu, jika
rijal-rijal sanadnya tidak diketahui? (al-
Khalidi; 1422 H/2002 M., h. 231-232).

Keempat, penafsiran ini, menurut Abd al-
‘Adhim al-Zurgani acap tercampur antara
riwayat yang shahih dengan yang tidak
shahih. Kenyataan ini akan mendatangkan
konsekuensi logis bercampurnya
kebenaran dengan kebatilan. (al-Zurgani:
T.Th., 1/491). Karena itu, kita perlu lebih
kritis lagi dalam menganalisis riwayat-
riwayat yang ada dalam al-tafsir al-
ma’tsur. Sehingga, hanya berita-berita
yang benar-benar valid saja yang Kkita
terima dan kita jadikan hujjah agama.

Kelima, menyikapi riwayat-riwayat shahih
yang dinukil dari kitab-kitab masa lalu
yang ada di tangan Ahli Kitab, oleh
Rasulullah Saw, Kkita diperintah untuk
men-tawaqquf-kannya.  Kita  dilarang
membenarkannya, karena ada
kemungkinan mereka telah melakukan
perubahan atas kitab-kitab itu. Kita juga
disuruh  tidak mendustakan mereka,
karena ada kemungkinan pula mereka
masih menjaga kemurnian kitab-kitab itu.

(al-Zurgani: T.Th., 1/492).



Tampaknya, beberapa kelemahan al-tafsir
al-ma’tsur yang disebutkan al-Dzahabi
maupun al-Zurgani, lebih pada jenis al-
tafsir al-ma’tsur yang muncul pada
periode kelima. Sebab, inidikasi-indikasi
itu memang hanya ada pada tafsir periode
ini.
Penutup
Kesimpulan
Melihat

atas, terutama kelemahan-kelemahan yang

kenyataan-kenyataan  di

ada, maka sudah seharusnya kita bersikap
lebih “obyektif” lagi dalam melihat al-
tafsir bi al-ma’tsur. Sebagai akademisi
muda, tidak seharusnya kita terlena oleh
terma al-ma’tsur yang seakan menyiratkan
kepastian shahih riwayat-riwayat yang ada
di dalamnya.

Memang, untuk riwayat shahih
yang dinukil langsung dari Rasulullah
Shahabat,

mempermasalahkannya.

Saw dan ulama tidak
Tetapi, untuk
riwayat-riwayat yang dinukil dari Tabiin,
tidak sedikit yang merisaukannya dan
bahkan menganggapnya sebagai jenis
penafsiran yang lumrah.

Kebenarannyapun sangat relatif dan
tentative. Yang pasti, kita tidak
seharusnya fanatis terhadap pendapat
seseorang [kecuali pendapat Rasulullah
Saw], sehingga kita cenderung
menyalahkan orang lain.

Walhasil, apapun metode yang digunakan
untuk mendekati al-Qur’an, ia tak lebih
sekedar

penawaran  gagasan  yang

Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma’tsur../1-14

senantiasa mengandung dua
kemungkinan; salah atau benar. Imam
Muhammad bin Idris al-Syafii [w. 150 H]
tak bosan-bosan mengingatkan: “Ra’yuna
shawab yahtamil al-khata® wa ra’yu
khata’

shawab/Pendapat yang kami benar

ghairina yahtamil al-

mengandung potensi keliru dan pendapat
selain kami yang kami nilai keliru
mengandung potensi benar. ”
Saran

Masih banyak hal-hal yang perlu
dikaji atau ditelaah lebih jauh, terkait
karakteristik tafsir bi al-ma’tsur. Karena
itu, para dosen ataupun mahasiswa yang
memiliki kecenderungan keilmuan al-
Quran atau tafsir, sudah semestinya
melakukan eksplorasi yang lebih luas lagi,
sehingga bisa menemukan banyak cahaya
ilmu di sana.
Daftar Pustaka
al-Qur’an al-Karim

al-‘Akk, Khalid Abd al-Rahman, Ushul
al-Tafsir wa Qaiduh, Dar al-Nafais,
Beirut, 1406 H/1986 M.

al-Dzahabi, Muhammad Husein, al-Tafsir
wa al-Mufassirun, Dar al-Kutub al-
Hadtisah, Ttp, 1396 H/1976 M.

al-Dzahabi, Muhammad Husein, al-
Israiliyyat fi al-Tafsir wa al-Hadits,
Majma’ al-Buhuts al-Islamiyyah,
Kairo, Tth.

al-Farmawi, Abd al-Hayy, al-Bidayah fi
al-Tafsir al-Maudhu iy, al-Hadharah
al-‘ Arabiyyah, Kairo, 1997 M.

al-Khalidi, Shalen Abd al-Fattah, 7a 'rif
al-Darisin bi Manahij al-
Mufassirin, Dar al-Qalam,
Damaskus, 1422 H/2002 M.

al-Qaththan, Manna’ Khalil, Mababhits fi
Ulum al-Qur’an, Ttp, Tth.

13



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 12 No. 1, (2024)

al-Qazwini, Abu Abdullah Muhammad
bin Yazid, Sunan Ibn Majah, Dar al-
Fikr, Beirut Lebanon, Tth.

al-Rumi, Fahd bin Abd al-Rahman bin
Sulaiman, Manhaj al-Madrasah al-
‘Agliyyah al-Haditsah fi al-Tafsir,
Muassasah al-Risalah, Riyadh, 1401
H/1981 M.

al-Shabuni, Muhammad ‘Ali, al-Tibyan fi
‘Ulum al-Qur’an, Dinamika Berkah
Utama, Jakarta, 1405 H/1985 M.

al-Sijistani, Imam Abu Dawud Sulaiman
bin al-Asy’ats, Sunan Abi Dawud,
Dar al-Fikr, Beirut, 1414 H/1994 M.

al-Suyuthi, Jalal al-Din, Tadrib al-Rawy,
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut
Lebanon, 1417 H/1996 M.

al-Tirmidzi, Abu Isa Muhammad bin Isa
bin Saurah, Sunan al-Tirmidzi, Dar
al-Fikr, Beirut, 1414 H/1994 M.

al-Zurgani, Muhammad Abd al-‘Adhim,
Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-
Qur’an, Dar lhya’ al-Turats al-
‘Araby, Beirut Lebanon, Tth.

Shihab, Quraish, Membumikan al-Qur’an,
Mizan, Bandung, 1998.

14



