
Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

1  

 

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian   ISSN: (p) 2337-6104 

Journal of Islamic Studies     ISSN :(e) 2721-3579 

         Vol. 12No.1 

      
 

 

TELAAH SINGKAT TAFSIR BI AL-MA’TSUR  

 

Nurul Huda 
STAI La Tansa Mashiro 

 

Article Info Abstract 

Keywords:  
al-Quran, Tafsir, al-Ma'tsur, 

 al-ra'y. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Corresponding Author: 
nurulhudamaarif@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

The Qur'an is like a pearl, says Abdullah Darraz. The color of its light 
can reflect differently, depending on the angle from which it is viewed. It 

can be blue, purple, red, green, yellow, white, and so on, depending on 
the angle of the viewer or interpreter. And the angle of the interpreter is 
highly dependent on his personal scientific background, experience and 

inclinations. Therefore, interpretation is often considered to have 
elements of subjectivity of the interpreter. While in terms of its source, 

tafsir can be divided into tafsir bi al-ma'tsur and tafsir bi al-ra'y. The first 
uses a historical approach and the second uses a narrative approach. The 
first uses a historical approach and the second uses a reasoning 

approach. The first approach is considered the best and the second 
approach is considered risky, which even the Prophet threatened the 
culprit of hell if the interpretation process is done haphazardly without 

heeding the proper rules. Tafsir bi al-ma'tsur itself is sometimes in the 
form of interpretation of the Qur'an by the Qur'an itself, interpretation of 
the Qur'an by the Prophet and interpretation of the Qur'an by the 

Sahabat or Tabiin. For this reason, it is important to understand which 
and what are the characteristics of tafsir bi al-ma'tsur, which is the best 

interpretation. 
 
Al-Qur‟an ibarat mutiara, kata Abdullah Darraz. Warna cahayanya bisa 

memantul secara berbeda-beda, tergantung dari sudut mana ia dipandang. 
Bisa biru, ungu, merah, hijau, kuning, putih, dan seterusnya, tergantung 
sudut pemandang atau penafsirnya. Dan, sudut penafsirnya itu sangat 

tergantung pada latar belakang keilmuan, pengalaman dan 
kecenderungannya pribadinya. Karena itu, penafsiran seringkali dinilai 

menyimpan unsur-unsur subyektifitas penafsirnya. Sedang dari sisi 
sumbernya, tafsir dibedakan menjadi tafsir bi al-ma‟tsur dan tafsir bi al-
ra‟y. Yang pertama menggunakan pendekatan riwayat dan yang kedua 

menggunakan pendekatan nalar. Pendekatan pertama dinilai terbaik dan 
pendekatakan kedua dinilai beresiko, yang bahkan Rasulullah Saw 
mengancam pelakunya neraka jika proses penafsirannya dilakukan secara 

serampangan tanpa mengindahkan kaidah yang semestinya. Tafsir bi al-
ma‟tsur itu sendiri adakalanya berbentuk penafsiran al-Qur‟an oleh al-
Quran itu sendiri, penafsiran al-Quran oleh Nabi dan penafsiran al-Quran 

oleh Shahabat atau Tabiin. Untuk itulah, penting kiranya mengerti mana 
dan apa saja karakter tafsir bi al-ma‟tsur, yang menjadi penafsiran terbaik 

itu. 

 

 

 

 

Kata Kunci : Al-Quran, Tafsir, al-Ma‟tsur, al-ra‟y 

 
 

© 2023 JAAD.  the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 

 

mailto:nurulhudamaarif@gmail.com


Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

2  

Pendahuluan 

Rasulullah Saw bersabda: 

“Takutlah berbicara soal diriku, kecuali 

apa-apa yang [memang] kalian ketahui. 

Siapa yang berdusta atas nama diriku, 

maka bersiaplah menempati tempat di 

neraka. Dan siapa yang berbicara tentang 

al-Qur‟an berdasar ra‟y-nya, maka 

bersiaplah menempati tempat di neraka.” 

[HR al-Tirmidzi]. (al-Tirmidzi: 1414 

H/1994 M, IV/439). Menurut al-

Tirmidzi, Hadis yang diriwayatkan dari 

Ibnu Abbas ini berkualitas Hasan (baik).  

Imam al-Tirmidzi juga memiliki 

redaksi lain yang serupa dengan Hadis di 

atas. Rasulullah Saw bersabda: “Siapa 

berbicara tentang al-Qur‟an tanpa „ilm 

(min ghair „ilm), maka bersiaplah 

menempati tempat di nereka.” [No. 

Hadis: 1959.] Dalam riwayat lain, 

Rasulullah Saw bersabda: “Siapa 

berbicara tentang al-Qur‟an dengan ra‟y-

nya, kendati benar, dia [tetap] salah.” 

[HR al-Tirmidzi]. (al-Tirmidzi: 1414 

H/1994 M, IV/440). 

Sabda-sabda Rasulullah Saw di atas 

memberikan hard warning kepada kita, 

umatnya, supaya tidak sembrono dalam 

menafsirkan, memahami, dan atau 

berinteraksi dengan al-Qur‟an. Warning 

itu tidak main-main! Sebab konsekuensi 

logisnya sangat serius dan terkait 

persoalan teologis dan asketologis: 

mendustakan Rasulullah Saw dan 

terancam neraka. Dan ancaman neraka, 

dalam tradisi Islam, merupakan the 

highest level of warning [level peringatan 

tertinggi] bagi umatnya.  

Berdasarkansabda-sabda Rasulullah 

Saw di atas pula, tampaknya yang 

dimaksud berbicara tentang [baca: 

menafsirkan] al-Qur‟an secara sembrono, 

sangat terkait dengan corak atau model 

pembacaan yang kita lakukan; yakni 

mendekati al-Qur‟an berdasar ra‟y atau 

yang acap disebut tafsir bi al-ra‟y. 

Karenanya, demi melihat seriusnya 

warning Rasulullah Saw itu, ulama-

ulama klasik kemudian ramai-ramai 

mencari “alternatif” pendekatan yang 

lain. Ketemulah tafsir bi al-ma‟tsur, 

sebagai lawan atau pembanding 

[muqabil] tafsir bi al-ra‟y. (al-Khalidi: 

1422 H/2002 M, h. 199). Bila benar tafsir 

bi al-ma‟tsur menjadi lawan tafsir bi al-

ra‟y, barangkali juga mufassirnya akan 

dijanjikan surga, sebagai lawan tafsir bi 

al-ra‟y yang mufassirnya digadang-

gadang neraka.  

Yang jelas, berinteraksi dengan al-

Qur‟an yang nota bene kitab hidayah, 

harus dilakukan melalui cara-cara yang 

diteladankan Rasulullah Saw, Shahabat, 

dan Tabiin, sebagai kelompok yang lebih 

paham lika-liku al-Qur‟an. Cara-cara 

berinteraksi ini hanya ditemukan melalui 

al-ma‟tsur: Hadis Nabi, mauquf 

Shahabat, dan maqthu‟ Tabiin. Namun 

demikian, tidak semua ayat al-Qur‟an 



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

3  

dapat didekati melalui pendekatan al-

ma‟tsur. Imam al-Zarkasyi, seperti 

dinukil Muhammad Husein al-Dzahabi, 

berujar: “Ketahuilah, sesungguhnya 

[tafsir terhadap] al-Qur‟an itu ada dua 

bentuk; bagian yang tafsirnya 

berdasarkan naql [al-ma‟tsur] dan bagian 

yang tafsirnya tidak berdasarkan naql 

[ghair al-ma‟tsur].” (al-Dzahabi: T.Th., 

I/96). Untuk kepentingan membincang 

kembali persoalan seluk-beluk tafsir bi 

al-ma‟tsur itulah, makalah sederhana 

yang masih perlu dikritisi ini hadir. 

Bismillah! 

Metode Penelitian 

Dilihat dari sumber data 

penelitiannya, penelitian ini dikategorikan 

sebagai penelitian kepustakaan (library 

research), karena sumber datanya diambil 

dari kepustakaan, yakni terutama al-

Quran, Hadis dan karya-karya yang 

berkaitan dengan tema bunga bank dan 

riba. Menurut Noeng Muhadjir (1996), 

penelitian kepustakaan adalah penelitian 

yang lebih mengedepankan olahan 

filosofis dan teoritis daripada uji empiris 

di lapangan. Karena sifatnya yang fiosofis 

dan empiris, penelitian kepustakaan lebih 

sering menggunakan pendekatan filosofis 

(philosophical approach). Metode ini 

mencakup sumber data, pengumpulan 

data, dan analisis data.   

Menurut Mardalis, penelitian 

kepustakaan adalah riset yang bertujuan 

untuk mengumpulkan data dan informasi 

melalui bantuan bermacam-macam 

material yang terdapat di ruangan 

perpustakaan. Misalnya, buku-buku, 

majalah, dokumen, jurnal, catatan, kisah-

kisah, sejarah dll. Karena itu, ciri 

penelitian kepustakaan adalah: Peneliti 

berhadapan langsung dengan teks, data 

pustaka bersifat “siap pakai” atau ready 

made, tidak dibatasi oleh ruang dan 

waktu, dan sebagainya. 

Adapun proses penelitiannya bisa 

dijelaskan sebagai berikut: untuk 

kepentingan penelitian ini, data primer 

yang digunakan tentu saja al-Quran dan 

Hadis. Kemudian penulis menggunakan 

berbagai referensi sekunder yang berbasis 

tema yang serupa, yakni terkait bunga 

bank dan riba, baik yang ditulis oleh 

mufassir/cendekiawan klasik maupun 

modern. Baik yang berbahasa Arab 

maupun Indonesia atau Inggris. Beberapa 

kajian tentang bunga bank dan riba, juga 

sejarahnya, yang bertebaran di berbagai 

karya, lalu dikumpulkan dan dianalisis, 

lantas penulis memotret makna inti dari 

berbagai kajian yang tersaji itu.   

Pembahasan 

A. TA’RIF 

 Tafsir bi al-ma‟tsur atau al-Tafsir al-

ma‟tsur tersusun dari dua suku kata: al-

tafsir dan al-ma‟tsur. Secara bahasa, al-

ma‟tsur yang merupakan derifasi dari akar 

kata atsara, ya‟tsuru, a‟tsran, bermakna al-

manqul [yang dinukil]. Menurut Shaleh 

Abd al-Fattah al-Khalidi, al-ma‟tsur 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

4  

berarti juga al-Hadits al-marwiy [Hadis 

yang diriwayatkan] dan apa-apa yang 

diwarisi orang-orang belakangan dari 

orang-orang terdahulu. (al-Khalidi: 1422 

H/2002 M, h. 199). 

Karenanya, al-ma‟tsur berdiri kokoh di 

atas tradisi riwayat dan penukilan [al-

riwayah wa al-naql], yakni apa-apa yang 

diwarisi orang-orang belakangan dari 

orang-orang terdahulu, baik dari segi 

ilmu, Hadis, riwayat, dan lain sebagainya. 

Dan secara umum, ungkapan al-ma‟tsur 

ini dispesifikkan untuk Hadis dan riwayat-

riwayat belaka. (al-Khalidi: 1422 H/2002 

M, h. 199). 

Sementara secara lebih luas, al-tafsir al-

ma‟tsur adalah penafsiran terhadap ayat-

ayat al-Qur‟an melalui pendekatan ayat al-

Qur‟an itu sendiri, Sunnah Nabi, qaul-qaul 

Shahabat (al-Zurqani: T.Th., I/480) dan 

[yang masih diperselisihkan] pernyataan 

Tabi‟in. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h. 

333).  

B. MASHADIR AL-TAFSIR AL-

MA’TSUR 

Para ulama menyatakan, mashadir 

[sumber-sumber] atau bentuk-bentuk al-

tasfir al-ma‟tsur ada empat: pertama, tafsir 

al-Qur‟an bi al-Qur‟an. Kedua, tafsir al-

Qur‟an bi al-Sunnah al-Nabawiyyah. 

Ketiga, tafsir al-Qur‟an bi aqwal al-

Shahabah. (al-Shabuni: 1405 H/1985 M, 

h. 67-70). Dan keempat yang masih 

diperselisihkan, tafsir al-Qur‟an bi aqwal 

al-Tabi‟in. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h. 

333).  

Pertama, tafsir al-Qur‟an bi al-Qur‟an. 

Bentuk penafsiran yang pertama ini, 

disepakati secara mutlak oleh para ulama, 

baik salaf maupun khalaf, sebagai bentuk 

penafsiran terbaik dan harus diterima. 

Sehingga praktis, dalam semua kitab 

tafsir, penafsiran model ini menempati 

posisi pertama dan utama. Karenanya, 

sebelum melangkah pada tangga-tangga 

penafsiran al-ma‟tsur yang lain, tangga 

pertama ini harus didaki terlebih dahulu 

oleh seorang mufassir. 

 Seperti dinyatakan Khalid Abd al-

Rahman al-„Akk, kala seorang mufassir 

hendak menafsirkan al-Qur‟an, langkah 

pertama yang harus ditempuh adalah 

melihat ayat-ayat al-Qur‟an, lalu 

mengumpulkan ayat-ayat itu dalam satu 

tempat dan selanjutnya melakukan 

perbandingan antara ayat yang satu 

dengan ayat yang lain. Dengan cara 

demikian, seorang mufassir akan 

termudahkan dalam melakukan aktifitas 

penafsiran. (al-„Akk: 1406 H/1986 M, h. 

115).  

 Menurut Muhammad Ali al-

Shabuni, pendekatan ini harus dilakukan. 

Tidak ada keraguan, bentuk penafsiran ini 

merupakan penafsiran terbaik dan harus 

diterima, karena Allah Swt lah yang lebih 

tahu tentang apa yang dikehendaki-Nya 

tinimbang orang lain. Dan al-Qur‟an 

adalah sebaik-baik [sebenar-benar] 



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

5  

pemberitaan. Tidak ada sedikitpun 

kebatilan yang mencemari al-Qur‟an. (al-

Shabuni: 1405 H/1985 M, h. 69).  

 Terkait penafsiran ayat al-Qur‟an 

terhadap ayat al-Qur‟an yang lain, maka 

ada beberapa model yang bisa dianalisis. 

Misalnya, terkadang ayat yang satu 

menerangkan ayat lain yang mujmal, 

mentaqyid yang muthlaq, mentakhsish 

yang „amm, menerangkan yang manthuq 

dengan mafhum, menafsirkan lafadh 

dengan lafadh, menafsirkan ma‟na dengan 

ma‟na, dan lain sebagainya. (al-Khalidi: 

1422 H/2002 M, h. 209). 

 Misal penafsiran al-Qur‟an dengan 

al-Qur‟an:  

هت كى أح تً ن ي ه عاو ب لا الأَ هً يا إ ت كى ي ي ه  ع

دة[ ًائ  ]1 : ان

Artinya: “Dihalalkan bagimu binatang 

ternak, kecuali yang akan dibacakan 

kepadamu.” [QS al-Maidah: 1] 

 Oleh para mufassir, kata-kata illa 

ma yutla „alaikun, ditafsirkan melalui 

pendekatan QS al-Maidah ayat 3.  

 

كى حزيت ي ه تت ع ي ً دو ان حى وان ز ون ُزي خ  ويا ان

يز أهم غ الله ن ه  دة[ ب ًائ  ] 3 : ان

 

 Artinya: “Diharamkan bagimu 

(memakan) bangkai, darah, daging babi, 

(daging hewan) yang disembelih atas 

nama selain Allah Swt.” [QS al-Maidah: 

3]. 

 

 Dalam kasus di atas, QS al-Maidah 

ayat 3 berperan sebagai penjelas sekaligus 

pemerinci [al-bayan wa al-tafshil] QS al-

Maidah ayat 1 yang masih sangat global. 

Bayangkan saja, seandainya mufassir 

tidak melakukan muqabalah – yang 

sifatnya juga ra‟y – antara dua ayat itu, 

kesulitan memahami ayat 1 itu niscaya 

terjadi. Bahkan kekeliruan pun tidak 

mustahil mencuat. Sehingga, dengan 

melakukan pembandingan seperti ini, 

kesulitan menjadi terurai. [Dan masih 

banyak contoh kasus lain, yang tersebar di 

berbagai penjuru al-Qur‟an].   

  Kedua, tafsir al-Qur‟an bi al-Sunnah 

al-Nabawiyyah. 

 Penafsiran, syarh, dan bayan al-

Qur‟an menggunakan al-Sunnah, oleh 

para ulama disepekati menempati derajat 

kedua setelah tafsir al-Qur‟an bi al-

Qur‟an. (al-Rumi: 1401 H/1981 M, h. 

334). Penafsiran melalui Sunnah ini tidak 

boleh ditolak, bila Sunnah itu betul-betul 

bersanad shahih. (al-Shabuni: 1405 

H/1985 M, h. 69). Ini karena, Rasulullah 

Saw merupakan mubayyin [penjelas] al-

Qur‟an. Tugas mubayyin ini berdasar 

“keputusan” Allah Swt dalam QS al-Nahl 

ayat 44 dan ayat 64: 

ُا زن يك وأَ ز إن ذك يٍ ان ب ت ُاس ن ه زل يا ن َ 

يهى ُحم [ إن  ] 44 :ان

Artinya: “Dan Kami turunkan kepadamu 

al-Qur‟an, agar kamu menerangkan 

kepada umat manusia apa yang telah 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

6  

diturunkan kepada mereka.” [QS al-Nahl: 

44]. 

ُا ويا زن يك أَ ه تاب ع ك لا ان يٍ إ ب ت هى ن  ن

ذي فىا ان ه ت يه اخ تً وهدي ف قىو ورح ُىٌ ن ؤي   ي

ُحم [  ] 64 :ان

 

Artinya: “Dan Kami tidak menurunkan 

kepadamu al-Kitab [al-Qur‟an] ini, 

melainkan agar kamu dapat menjelaskan 

kepada mereka apa yang mereka 

perselisihkan itu dan menjadi petunjuk 

dan rahmat bagi kaum yang beriman.” 

[QS al-Nahl: 64]. 

 

 Imam Ahmad bin Hanbal [w. 204 

H], sebagaimana dinukil Khalid Abd al-

Rahman al-„Akk, menyatakan: “Sunnah 

[berfungsi untuk] menafsirkan dan 

menjelaskan al-Qur‟an.” (al-„Akk: 1406 

H/1986 M, h. 116). Imam al-Qurthubi 

menyatakan lebih lanjut: “Penjelasan 

Rasulullah Saw atas al-Qur‟an ada dua 

model; Pertama, Rasulullah Saw 

menerangkan ke-mujmal-an ayat al-

Qur‟an. Misalnya, tentang tatacara [baik 

sujud, ruku‟, dan sejumlah rukun-rukun 

lain] shalat yang lima dan waktu-

waktunya, nishab, waktu, dan obyek 

zakat. Juga penjelasan Rasulullah Saw 

perihal manasik haji. (al-„Akk: 1406 

H/1986 M, h. 117).    

 Kedua, Rasulullah Saw berperan 

memperjelas makna-makna yang 

terkandung dalam al-Qur‟an, terkait soal 

ibadat, muamalat, adab, dan akhlak. 

Sebab, yang terkait dengan ke-bahasa-

arab-an, shahabat sangat fasih dan ahli 

balaghah, sehingga tidak [terlalu] 

membutuhkan penjelasan perinci dari 

Rasulullah Saw. (al-„Akk: 1406 H/1986 

M, h. 117).   

 Sementara menurut analisis Shalah 

Abd al-Fattah al-Khalidi, penafsiran 

Sunnah atas al-Qur‟an ada beberapa 

bentuk: 1) kadang Sunnah menjelaskan 

ayat al-Qur‟an dengan ayat al-Qur‟an 

pula. 2) kadang Sunnah menyebut 

tafsirnya, baru menyebut ayatnya. Kadang 

terbalik, Sunnah menyebut ayatnya 

terlebih dahulu, baru menyebut tafsirnya. 

3) kadang Rasulullah Saw menjelaskan 

pada para shahabat makna-makna yang 

sulit mereka dipahami. 4) kadang 

Rasulullah Saw bertanya pada para 

shahabat, lalu memberikan tafsirnya. 5) 

kadang Rasulullah Saw memutuskan 

perselisihan yang terjadi di tengah 

shahabat tentang perbedaan makna al-

Qur‟an. Dan 6) kadang Rasulullah Saw 

menafsirkan ayat dalam bentuk 

„amaliyyah [tindakan nyata]. (al-Khalidi: 

1422 H/2002 M, h. 210).  

 Ketiga, tafsir al-Qur‟an bi aqwal al-

Shahabah. 

 Tafsir Shahabat terhadap al-Qur‟an 

memiliki kedudukan yang hampir setara 

dengan tafsir Rasulullah Saw. Minimal 

ada empat argumen untuk menguatkan 

statemen ini: Pertama, Shahabat 

menyaksikan kondisi riil turunnya wahyu, 



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

7  

qira‟atnya, dan sabab al-nuzulnya. Kedua, 

Shahabat ahli berbahasa Arab, balaghah, 

fashahah, dan bayan. Ketiga, Shahabat 

paling paham soal tradisi, kondisi, dan 

berita-berita masyarakat Arab. Sebab, 

orang yang tidak paham tradisi dan 

kondisi masyarakat jahiliyyah, tidak akan 

mampu menafsirkan banyak ayat als-

Qur‟an yang terkait perbaikan [al-ishlah] 

kondisi masyarakat jahiliyyah itu. Umar 

bin al-Khattab menyatakan: “Islam akan 

tercerabut sedikit-demi-sedikit, ketika di 

dalam Islam muncul orang-orang yang 

tidak tahu kondisi masyarakat jahiliyyah.”  

Dan keempat, Shahabat adalah generasi 

yang luas wawasannya [soal kehidupan, 

alam, dan kemanusiaan], lembut jiwa, suci 

hati, sangat tulus, begitu mencintai 

Rasulullah Saw, dan memiliki 

pengurbanan yang agung dalam 

menyebarkan Islam. Mereka adalah 

generasi yang perumpamaannya tidak 

akan dapat ditemukan dalam sejarah 

manapun. (al-„Akk: 1406 H/1986 M, h. 

117).   

Karena itu pula, Imam al-Hakim al-

Naisaburi, sebagaimana dinukil Imam 

Jalal al-Din al-Suyuthi, menyatakan: 

“Sesungguhnya tafsir al-Shahabah, yakni 

mereka yang menyaksikan turunnya 

wahyu, memiliki hukum seperti hukum 

Hadis musnad [marfu‟].” (al-Suyuthi: 

1417 H/1996 M, I/100). Ulama yang lain 

menguatkan pendapat ini dengan 

mengatakan, ke-marfu‟-an itu karena 

penjelasan tentang turunnya wahyu 

termasuk persoalan yang tidak bisa 

diketahui melalui ra‟y. Dan bila 

pandangan Shababat itu berdasar ra‟y, 

maka hukumnya mauquf. (al-Zurqani: 

T.Th., I/481). 

 Malah, menanggapi pernyataan Imam al-

Hakim al-Naisaburi itu, Muhammad Ali 

al-Shabuni menyatakan: “Pernyataan ini 

bermakna, sesungguhnya tafsir Shahabat 

memiliki hukum seperti hukum Hadis 

marfu‟ yang bermuara pada Rasulullah 

Saw.” (al-Shabuni: 1405 H/1985 M, h. 

70). 

 Bentuk-bentuk penafsiran Shahabat 

itu sendiri meliputi: 1) penafsiran al-

Qur‟an dengan al-Qur‟an. 2) penafsiran 

al-Qur‟an dengan Hadis yang nyata-nyata 

dari Rasulullah Saw. 3) penafsiran al-

Qur‟an dengan Hadis yang tidak begitu 

nyata dari Rasulullah Saw, tapi memiliki 

hukum marfu‟. 4) penafsiran al-Qur‟an 

dengan Sunnah fi‟liyyah Rasulullah Saw. 

5) penafsiran al-Qur‟an dengan tata 

bahasa Arab. 6) penafsiran ayat dengan 

pemahaman dan ijtihad mereka. 7) 

penafsiran ayat dengan mengambil 

pendapat Shahabat yang lain. Dan 7) 

penafsiran dengan meng-crosscheck pada 

kondisi dan peristiwa saat turunnya 

wahyu. (al-Khalidi: 1422 H/2002 M, h. 

212).   

 Keempat, tafsir al-Qur‟an bi aqwal 

al-Tabiin. 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

8  

Keberadaan atau posisi tafsir al-Qur‟an bi 

aqwal al-Tabi‟in dalam deretan al-tafsir 

al-ma‟tsur menjadi perdebatan ulama. 

Menurut Muhammad Abd al-„Adhim al-

Zurqani, sebagian ulama menganggap 

tafsir Tabiin sebagai al-ma‟tsur, karena 

secara umum mereka bersua dengan para 

Shahabat. Sementara sebagian ulama yang 

lain menganggapnya sebagai tafsir bi al-

ra‟y. (al-Zurqani: T.Th., I/481). Dan tentu 

saja, hukumnya seperti hukum untuk para 

mufassir lain, yang menafsirkan al-Qur‟an 

melalui pendekatan tata bahasa, bukan 

pendekatan al-ma‟tsur. (al-Shabuni: 1405 

H/1985 M, h. 70).  

Menanggapi pro-kontra ini, Muhammad 

Abd al-„Adhim al-Zurqani mencoba 

menganalisisnya melalui berbagai 

lontaran kritikan. Menurutnya, tiga hal 

yang perlu dijelaskan lebih lanjut terkait 

penafsiran Tabiin adalah: Pertama, 

mereka tidak menyaksikan masa kanabian 

dan tidak “termuliakan” oleh cahaya 

Rasulullah Saw. Karenanya, ada dugaan, 

penafsiran mereka terhadap al-Qur‟an 

berlandaskan ra‟y dan itu berarti tidak 

memiliki kekuatan ke-marfu‟-an. 

Kedua, terlalu sedikit penafsiran Tabiin 

yang memiliki sanad shahih. Dan ketiga, 

penafsiran Tabiin juga mengandung 

Israiliyyat dan khurafat, yang antara lain 

dinisbahkan pada para zindiq [ateis] Persi. 

Sebagian yang lain dinisbahkan pada 

kaum muslim bekas Ahli Kitab [muslimah 

ahl al-kitab]. (al-Zurqani: T.Th., I/490).  

Salah satu ulama yang memasukkan tafsir 

Tabiin dalam jajaran al-tafsir al-ma‟tsur 

adalah Muhammad Husein al-Dzahabi. Ia 

mengatakan: “Aku sendiri mamasukkan 

apa-apa yang diriwayatkan dari Tabiin 

dalam al-tafsir al-ma‟tsur – kendati masih 

terjadi silang pendapat: apakah ia ma‟tsur 

atau tidak. Kenapa? Karena aku 

menemukan beberapa kitab al-tafsir al-

ma‟tsur, seperti Tafsir Ibn Jarir dan yang 

lain, tidak terbatas menukil yang datang 

dari Rasulullah Saw dan Shahabat semata, 

tapi juga menukil dari penafsiran Tabiin.” 

(al-Dzahabi: T.Th., I/152). 

Selain Muhammad Husein al-Dzahabi, 

Shalah Abd al-Fattah al-Khalidi juga 

termasuk yang mengakui tafsir Tabiin 

sebagai al-tafsir al-ma‟tsur. Ini terbukti 

dari bentuk-bentuk tafsir Tabiin yang 

dianalisisnya dan ketiadaan penolakan 

darinya. Menurutnya, bentuk-bentuk dan 

sumber-sumber tafsir Tabiin itu meliputi: 

1) penafsiran al-Qur‟an dengan al-Qur‟an. 

2) penafsiran al-Qur‟an dengan Sunnah. 3) 

penafsiran al-Qur‟an dengan aqwal al-

Shahabah. 4) penafsiran al-Qur‟an dengan 

tata bahasa Arab. 5) penafsiran al-Qur‟an 

dengan pemahaman dan ijtihad. 6) 

terkadang dengan menggunakan 

penafsiran Tabiin yang lain. Dan 7) 

penafsiran melalui kondisi, tradisi, dan 

peristiwa-peristiwa yang terjadi pada 

masyarakat saat turun wahyu. (al-Khalidi: 

1422 H/2002 M, h. 213). Dengan bentuk-



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

9  

bentuk penafsiran seperti ini, tafsir Tabiin 

tak jauh berbeda dengan tafsir Shahabat. 

C. PERIODE KESEJARAHAN AL-

TAFSIR AL-MA’TSUR  

 Menurut Muhammad Husein al-

Dzahabi, periode-periode atau tahapan-

tahapan kesejarahan al-tafsir al-ma‟tsur 

dapat dibedakan menjadi lima kategori. 

(al-Dzahabi: T.Th., I/140-146; al-Khalidi: 

1422 H/2002 M, h. 224-229). Pertama, al-

tafsir al-ma‟tsur pada tahapan periwayatan 

dan bersifat oral. Pada tahapan pertama 

ini, kesejarahan al-tafsir al-ma‟tsur 

berkutat pada persoalan periwayatan dan 

penukilan [al-riwayah wa al-naql]. 

Tahapan ini ditandai dengan 

periwayatan/penukilan melalui oral [al-

musyafahah] dan pendengaran [al-sima‟]; 

dan belum terdokumentasikan dalam 

kitab-kitab tertentu. Tahapan ini terjadi 

pada masa Shahabat dan permulaan masa 

Tabiin, pada abad pertama hijri [pada 

masa pemerintahan Khulafa‟ al-Rasyidin]. 

Khalifah yang empat, Ibn Mas‟ud, Ibn 

Abbas, Ubay bin Ka‟ab, „Aisyah, 

termasuk mufassir periode ini. 

 Adapun sumber-sumber panafsiran 

yang menjadi landasan penafsiran mereka 

adalah al-Qur‟an, Hadis Nabi, tata bahasa 

Arab, dan al-istinbath [ijtihad]. Periode 

ini, menurut Muhammad Husein al-

Dzahabi, juga dicirikan dengan: 1] 

Shahabat tidak menafsirkan al-Qur‟an 

secara keseluruhan. 2] Sangat jarang 

terjadi perselisihan penafsiran. Kalaupun 

ada perbedaan, itu tak lebih sekedar al-

tanawwu‟ [keragaman], bukan al-tadhaad 

[pertentangan]. 3] Shahabat tidak 

melakukakan pemerincian penafsiran, 

melainkan sebatas global saja. 4] Jarang 

melakukan al-istinbath al-„ilmy untuk 

hukum-hukum fikih. 5] Shahabat tidak 

mendokumentasikan apapun dari 

penafsiran mereka. Mereka merasa cukup 

dengan menyampaikannya secara oral, 

mendengar, dan lalu menghafal apa yang 

mereka dengar. 6] penafsiran ditulis 

seperti bentuk penulisan Hadis [ada 

sanad] dan kadang dengan mengutip 

Hadis. Pengutipan Hadis ini tidak tersusun 

secara rapi. Misalnya, Hadis tentang 

shalat, kadang ditempatkan berdampingan 

dengan Hadis soal jihad, dsb.   

 Kedua, periode pembukuan al-tafsir 

al-ma‟tsur bersama Hadis. Pada tahapan 

kedua ini, penulisan dan pembukuan 

penafsiran dilakukan para mufassir Tabiin 

dan Tabi al-Tabiin. Periode ini terjadi 

pada abad pertama hijri atau pada zaman 

Pemerintahan Abbasiyyah. Mufassir-

mufassir periode ini menulis dan 

membukukan al-aqwal al-ma‟tsurah, 

seperti Hadis marfu‟, riwayat mauquf dari 

Shahabat, atau ucapan-ucapan pembesar 

Tabiin, berbarengan dengan penafsiran 

mereka. 

 Mufassir-mufassir yang terkenal 

pada periode ini, antara lain: Mujahid [w. 

104 H], Qatadah [w. 118 H], Muhammad 

bin Ka‟b [w. 120 H], Zaid bin Aslam [w. 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

10  

136 H], dan Hasan al-Bashri [w. 110 H]. 

Kitab-kitab tafsir yang terkenal, antara 

lain; Tafsir Mujahid, Tafsir Qatadah, 

Tafsir Hasan al-Bashri, Tafsir Ismail bin 

Abd al-Rahman al-Sudy al-Kabir [w. 128 

H]. 

 Ketiga, periode pembukuan al-tafsir 

al-ma‟tsur secara mandiri, tidak 

bercampur dengan Hadis. Pada tahapan 

ini, al-tafsir al-ma‟tsur mulai dipisahkan 

dengan Hadis dan dibukukan secara 

khusus dalam kitab sendiri. Para mufassir 

pada periode ini, mencantumkan riwayat-

riwayat ma‟tsur yang musnad [terdapat 

rentetan sanadnya]. Tapi, mereka belum 

menulis tafsir al-Qur‟an secara sempurna 

dan hanya menuliskan penafsiran yang 

sampai pada mereka belaka. Periode ini 

terjadi pada masa Tabi‟ al-Tabi‟in, abad 2 

dan 3 hijri. 

 Kitab-kitab tafsir yang ditulis pada 

masa ini, antara lain; Shahifah „Ali bin 

Abi Thalhah [w. 143 H], Tafsir Sufyan 

bin Said al-Tsauri [w. 161 H], Tafsir 

Sufyan bin „Uyainah [w. 198 H], Tafsir 

Abd al-Razzaq bin Hammam al-Shan‟ani 

[w. 211 H], Tafsir „Abd bin Hamid [w. 

249 H], Tafsir Ishaq bin Rahawaih [w. 

238 H], dan Tafsir al-Nasa‟i [w. 303 H]. 

 Keempat, periode ketika al-tafsir al-

ma‟tsur menjadi disiplin ilmu yang berdiri 

sendiri. Pada periode ini, para mufassir 

concern pada pengumpulaan riwayat-

riwayat ma‟tsur dalam tafsir, baik berupa 

Hadis Nabi, aqwal al-Shahabah, aqwal al-

Tabiin, dan aqwal Tabi‟ al-Tabiin. Pada 

masa ini, tafsir al-Qur‟an yang sempurna 

dan berurutan sesuai tartib al-mushhaf 

telah muncul. Setiap penafsiran ayat, 

selalu dibarengi penyebutan al-aqwal al-

ma‟tsurah. Penyebutan sanad pun menjadi 

ciri lain pada periode ini. 

 Pada periode ini [paruh kedua abad 

ke-3 dan abad ke-4], kitab-kitab tafsir 

yang terbukukan misalnya, Tafsir Ibn 

Majah [w. 273 H], Tafsir Imam 

Muhammad bin Jarir al-Thabari [w. 310 

H], Tafsir Abi Bakr bin al-Mundzir al-

Naisaburi [w. 318 H], Tafsir Ibn Abi 

Hatim al-Razi [w. 327 H], Tafsir Ibn 

Hibban [w. 369 H], Tafsir al-Hakim [w. 

405 H], dan Tafsir Abi Bakr bin 

Mardawaih [w. 410 H]. 

 Kelima, periode pembuangan sanad 

pada al-tafsir al-ma‟tsur. Periode ini 

muncul pasca Imam al-Thabari, Ibn Hatim 

al-Razi, Ibn al-Mundzir, dan Ibn 

Mardawaih. Pada periode ini, sekaligus 

pembeda periode-periode sebelumnya, 

para mufassir membuang sanad riwayat 

yang ma‟tsur, dengan niatan 

mempermudah penafsiran bagi para 

pengkaji al-Qur‟an [min bab tashil al-

tafsir „ala al-darisin]. Mereka juga tidak 

hanya mengambil riwayat-riwayat shahih 

belaka, melainkan seluruh riwayat yang 

sampai pada mereka, baik riwayat shahih 

maupun dha‟if. Kenyataan ini, pada 

akhirnya menimbulkan persoalan 



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

11  

tersendiri, karena riwayat-riwayat itu 

susah dilacak kebenarannya.  

 Mufassir-mufassir pada periode ini, 

juga menyebutkan aneka riwayat ma‟tsur 

yang berbeda-beda soal penafsiran ayat, 

baik dari Shahabat maupun Tabiin. 

Bahkan, tak jarang antara riwayat yang 

satu dengan yang lain saling berbenturan. 

Mereka juga memperluas sumber 

penukilan tafsirnya pada berita-berita 

Israiliyyat. Misalnya tentang qashash al-

anbiya‟ dan berita-berita orang masa lalu. 

 Kitab-kitab tafsir yang muncul pada 

periode ini misalnya, Bahr al-„Ulum 

anggitan Abu al-Laits al-Samarqandi, al-

Kasyf wa al-Bayan „an Tafsir al-Qur‟an 

karya Abu Ishaq al-Tsa‟labi, al-Bahr al-

Muhith karangan Abu Hayyan, Tafsir al-

Qur‟an al-„Adhim gubahan Ibn Katsir, 

Fath al-Qadir tulisan Imam al-Syaukani, 

dan termasuk al-Durr al-Mantsur fi al-

Tafsir bi al-Ma‟tsur buah tangan Jalal al-

Din al-Suyuti.  

D. KELEBIHAN DAN KELEMAHAN 

Setiap pendekatan penafsiran, niscaya 

menyimpan berbagai kelebihan dan 

kelemahaman. Apapun bentuk penafsiran 

itu, termasuk penafsiran al-ma‟tsur, tidak 

bisa dilepaskan dari kedua hal itu. Hanya 

saja, untuk penafsiran al-ma‟tsur, 

kelebihan itu relatif lebih menonjol 

ketimbang kelemahannya. Karena, seperti 

telah disinggung di muka, penafsiran al-

ma‟tsur bersumber dari penafsiran 

Rasulullah Saw, Shahabat, dan Tabiin 

yang memiliki keilmuan memadai. 

1) Kelebihan al-Tafsir al-Ma‟tsur 

Secara umum, kelebihan al-tafsir al-

ma‟tsur meliputi: Pertama, penafsiran ini 

berpegang teguh pada Sunnah Rasulullah 

Saw, aqwal Shahabat, dan aqwal Tabiin. 

Kedua, biasanya penafsiran ini 

menampilkan banyak riwayat dan 

mengunggulkan salah satunya. Ketiga, 

penafsiran ini memuat al-nasikh wa al-

mansukh atas beberapa ayat sekaligus 

menjelaskan jalur-jalur periwatannya, baik 

yang shahih maupun yang tidak shahih. 

Dan keempat, kadang menyebutkan 

proses istinbath [penggalian] hukum 

syariat dari ayat-ayat al-Qur‟an. (al-

Shabuni: 1405 H/1985 M, h. 190).  

2) Kelemahan al-Tafsir al-Ma‟tsur 

Menurut Muhammad Husein al-Dzahabi, 

kelemahaan-kelemahan al-tafsir al-

ma‟tsur meliputi: Pertama, banyak terjadi 

pemalsuan riwayat di dalam penafsiran. 

Pemalsuan ini muncul berbarengan 

dengan berbagai pemalsuan dalam 

wilayah Hadis. Karena pada awalnya, dua 

keilmuan ini terdokumentasi secara 

bersamaan. Bila pada Hadis kita 

menemukan ada yang shahih, hasan, dan 

dhaif; ada rawi yang mautsuq, ada yang 

masykuk, dan ada pula yang dikenal 

sebagai pemalsu Hadis [wadhdha‟ al-

Hadits], maka kita menemukan hal yang 

sama dalam dunia penafsiran al-ma‟tsur. 

Sebab-sebab pemalsuan itu, karena 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

12  

fanatisme [ta‟asshub] mazhab, seperti 

Syi‟ah yang terlampau ekstrim mencintai 

Ali, Khawarij yang ekstrim memusuhi 

Ali, dan mayoritas muslim yang tawaqquf 

atas dua kelompok ekstrim ini. Kelompok-

kelompok ini, untuk mencari legitimasi 

penguatan mazhabnya, tak sungkan-

sungkan menisbatkan pandangannya pada 

al-Qur‟an dan qaul Rasulullah Saw secara 

serampangan. (al-Dzahabi: T.Th., I/157-

158; al-Zurqani: T.Th., I/491; al-Khalidi; 

1422 H/2002 M., h. 229). 

Kedua, masuknya berita-berita Israiliyyat. 

Bahkan, menurut Abd al-„Adhim al-

Zurqani, al-tafsir al-ma‟tsur itu mali‟ah bi 

al-israiliyyat [penuh berita-berita 

israiliyyat]. Juga banyak khurafat-

khurafatnya yang batal berdasarkan dalil. 

Ada pula yang berkaitan dengan persoalan 

akidah yang terlarang mengambilnya 

melalui dhan dan riwayat ahad, malainkan 

harus berdasar dalil qath‟i. Misalnya 

tentang tanda-tanda kiamat, kejadian-

kejadian saat kiamat, kondisi akhirat, yang 

semuanya merupakan persoalan akidah 

Islam. (al-Zurqani: T.Th., I/492). 

Ketiga, penafsiran ini acap menafikan 

keberadaan sanad. (al-Dzahabi: T.Th., I 

/201-2020). Ini menjadi sebab kelemahan 

al-tafsir al-ma‟tsur. Sebab, andaikan 

riwayat itu memiliki sanad yang utuh, 

maka men-takhrij-nya mudah dan 

memberi hukum shahih atau dha‟if cukup 

gampang. Caranya tentu saja dengan 

mengetahui kondisi rawi [ahwal rijal al-

isnad] melalui pendekatan al-jarh wa al-

ta‟dil [evaluasi negatif-positif] dengan 

merujuk kitab-kitab rijal. Tapi, bila sanad 

itu digugurkan dan serta-merta 

disandarkan pada Tabiin, Shahabat atau 

Rasulullah Saw, maka menghukuminya 

menjadi mustahil. Bagaimana mungkin 

kita mengerti kedudukan riwayat itu, jika 

rijal-rijal sanadnya tidak diketahui? (al-

Khalidi; 1422 H/2002 M., h. 231-232).  

Keempat, penafsiran ini, menurut Abd al-

„Adhim al-Zurqani acap tercampur antara 

riwayat yang shahih dengan yang tidak 

shahih. Kenyataan ini akan mendatangkan 

konsekuensi logis bercampurnya 

kebenaran dengan kebatilan. (al-Zurqani: 

T.Th., I/491). Karena itu, kita perlu lebih 

kritis lagi dalam menganalisis riwayat-

riwayat yang ada dalam al-tafsir al-

ma‟tsur. Sehingga, hanya berita-berita 

yang benar-benar valid saja yang kita 

terima dan kita jadikan hujjah agama. 

Kelima, menyikapi riwayat-riwayat shahih 

yang dinukil dari kitab-kitab masa lalu 

yang ada di tangan Ahli Kitab, oleh 

Rasulullah Saw, kita diperintah untuk 

men-tawaqquf-kannya. Kita dilarang 

membenarkannya, karena ada 

kemungkinan mereka telah melakukan 

perubahan atas kitab-kitab itu. Kita juga 

disuruh tidak mendustakan mereka, 

karena ada kemungkinan pula mereka 

masih menjaga kemurnian kitab-kitab itu. 

(al-Zurqani: T.Th., I/492). 



Nurul Huda/ Telaah Singkat Tafsir Bi Al-Ma‟tsur../1-14 

 

 

13  

Tampaknya, beberapa kelemahan al-tafsir 

al-ma‟tsur yang disebutkan al-Dzahabi 

maupun al-Zurqani, lebih pada jenis al-

tafsir al-ma‟tsur yang muncul pada 

periode kelima. Sebab, inidikasi-indikasi 

itu memang hanya ada pada tafsir periode 

ini. 

Penutup 

Kesimpulan 

Melihat kenyataan-kenyataan di 

atas, terutama kelemahan-kelemahan yang 

ada, maka sudah seharusnya kita bersikap 

lebih “obyektif” lagi dalam melihat al-

tafsir bi al-ma‟tsur. Sebagai akademisi 

muda, tidak seharusnya kita terlena oleh 

terma al-ma‟tsur yang seakan menyiratkan 

kepastian shahih riwayat-riwayat yang ada 

di dalamnya. 

 Memang, untuk riwayat shahih 

yang dinukil langsung dari Rasulullah 

Saw dan Shahabat, ulama tidak 

mempermasalahkannya. Tetapi, untuk 

riwayat-riwayat yang dinukil dari Tabiin, 

tidak sedikit yang merisaukannya dan 

bahkan menganggapnya sebagai jenis 

penafsiran yang lumrah. 

Kebenarannyapun sangat relatif dan 

tentative. Yang pasti, kita tidak 

seharusnya fanatis terhadap pendapat 

seseorang [kecuali pendapat Rasulullah 

Saw], sehingga kita cenderung 

menyalahkan orang lain.  

Walhasil, apapun metode yang digunakan 

untuk mendekati al-Qur‟an, ia tak lebih 

sekedar penawaran gagasan yang 

senantiasa mengandung dua 

kemungkinan; salah atau benar. Imam 

Muhammad bin Idris al-Syafii [w. 150 H] 

tak bosan-bosan mengingatkan: “Ra‟yuna 

shawab yahtamil al-khata‟ wa ra‟yu 

ghairina khata‟ yahtamil al-

shawab/Pendapat yang kami benar 

mengandung potensi keliru dan pendapat 

selain kami yang kami nilai keliru 

mengandung potensi benar. ” 

Saran 

Masih banyak hal-hal yang perlu 

dikaji atau ditelaah lebih jauh, terkait 

karakteristik tafsir bi al-ma‟tsur. Karena 

itu, para dosen ataupun mahasiswa yang 

memiliki kecenderungan keilmuan al-

Quran atau tafsir, sudah semestinya 

melakukan eksplorasi yang lebih luas lagi, 

sehingga bisa menemukan banyak cahaya 

ilmu di sana. 

Daftar Pustaka 

al-Qur‟an al-Karim 

al-„Akk, Khalid Abd al-Rahman, Ushul 

al-Tafsir wa Qaiduh, Dar al-Nafais, 

Beirut, 1406 H/1986 M. 

al-Dzahabi, Muhammad Husein, al-Tafsir 

wa al-Mufassirun, Dar al-Kutub al-

Hadtisah, Ttp, 1396 H/1976 M. 

al-Dzahabi, Muhammad Husein, al-

Israiliyyat fi al-Tafsir wa al-Hadits, 

Majma‟ al-Buhuts al-Islamiyyah, 

Kairo, Tth. 

al-Farmawi, Abd al-Hayy, al-Bidayah fi 

al-Tafsir al-Maudhu’iy, al-Hadharah 

al-„Arabiyyah, Kairo, 1997 M.  

al-Khalidi, Shaleh Abd al-Fattah, Ta’rif 

al-Darisin bi Manahij al-

Mufassirin, Dar al-Qalam, 

Damaskus, 1422 H/2002 M.  

al-Qaththan, Manna‟ Khalil, Mabahits fi 

Ulum al-Qur’an, Ttp, Tth.  



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 12 No. 1, (2024) 

 

14  

al-Qazwini, Abu Abdullah Muhammad 

bin Yazid, Sunan Ibn Majah, Dar al-

Fikr, Beirut Lebanon, Tth. 

al-Rumi, Fahd bin Abd al-Rahman bin 

Sulaiman, Manhaj al-Madrasah al-

‘Aqliyyah al-Haditsah fi al-Tafsir, 

Muassasah al-Risalah, Riyadh, 1401 

H/1981 M.  

al-Shabuni, Muhammad „Ali, al-Tibyan fi 

‘Ulum al-Qur’an, Dinamika Berkah 

Utama, Jakarta, 1405 H/1985 M.    

al-Sijistani, Imam Abu Dawud Sulaiman 

bin al-Asy‟ats, Sunan Abi Dawud, 

Dar al-Fikr, Beirut, 1414 H/1994 M. 

al-Suyuthi, Jalal al-Din, Tadrib al-Rawy, 

Dar al-Kutub al-„Ilmiyyah, Beirut 

Lebanon, 1417 H/1996 M. 

al-Tirmidzi, Abu Isa Muhammad bin Isa 

bin Saurah, Sunan al-Tirmidzi, Dar 

al-Fikr, Beirut, 1414 H/1994 M.  

al-Zurqani, Muhammad Abd al-„Adhim, 

Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-

Qur’an, Dar Ihya‟ al-Turats al-

„Araby, Beirut Lebanon, Tth. 

Shihab, Quraish, Membumikan al-Qur’an, 

Mizan, Bandung, 1998. 

 


