Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian ISSN: (p) 2337-6104
Journal of Islamic Studies ISSN :(e) 2721-3579
Vol. 11| No.2

RIBA DAN KONTROVERSI HUKUM BUNGA BANK

Nurul Huda, Achmad Faisal Hadziq

STAI La Tansa Mashiro

Article Info

Abstract

Keywords:
Bank Interest, Usury, Law.

Corresponding Author:
nurulhudamaarif@gmail.com

faisalhadzigb@gmai.com

All scholars, both classical and contemporary scholars, there is no one
who states the permissibility of usury, because the information of its
prohibition has been clearly stated in the Qur'an (for example Qs. al-
Bagarah [2]: 275) and the Hadith of the Prophet Muhammad Saw.
Whatever has been clearly stipulated in the two texts, of course, will not be
resolved by the scholars. The prohibition of usury is because the illah al-
hukm is clear, namely the exploitation of someone on others who are
economically experiencing difficult conditions. Injustice (al-dhulm) in the
form of exploitation will damage social relations, which is why it should
be prohibited. Islam outlines that social-community relations should be
based on "helping in goodness and piety" (Qs. al-Maidah [5]: 2). Injustice
or unjust behavior, for whatever reason, is against and not based on the
norms of the Qur'an (e.g. Qs. al-Nisa [4] 29 and Qs. al-Bagarah [2] 168)
or the Prophetic Hadith. However, usury is different from bank interest.
Usury occurs if the addition is equal to or greater than the loan amount.
While interest is more or less than the principal. If usury is agreed upon as
forbidden by the scholars, bank interest is not. This disagreement is due to
their difference in viewing the position of bank interest: usury or not?

Semua ulama, baik ulama klasik maupun kontemporer, tidak ada yang
menyatakan kehalalan riba, karena keterangan pengharamannya telah
termaktub nyata dalam al-Qur’an (misalnya Qs. al-Bagarah [2]: 275)
maupun Hadis Rasulullah Saw. Apapun yang telah jelas ketentuannya
dalam dua nash itu, tentu saja tidak akan diselesihi para ulama. Keharaman
riba, itu karena illah al-hukm-nya jelas, yakni eksploitasi seseorang pada
orang lain yang secara ekonomi mengalami kondisi kesulitan. Kezaliman
(al-dhulm) berupa eksploitasi ini akan merusak hubungan sosial
kemasyarakatan, yang karenanya patut dilarang. Islam menggariskan,
hubungan sosial-kemasyarakatan haruslah didasarkan pada “tolong-
menolong pada kebaikan dan takwa” (Qs. al-Maidah [5]: 2). Kezaliman
atau perilaku batil, dengan alasan apapun, menabrak dan tidak berdasarkan
norma al-Qur’an (misalnya Qs. al-Nisa [4] 29 dan Qs. al-Bagarah [2] 168)
maupun Hadis Nabi. Namun, lain riba (usury) lain pula bunga bank
(interest). Usury terjadi jika tambahan itu sama atau lebih besar dari jumlah
pinjamannya. Sedang interest (bunga) tambahan lebih kurang dari
pokoknya. Jika riba disepakati keharamannya oleh para ulama, bunga bank
tidak. Ketidaksepakatan ini tersebab perbedaan mereka dalam memandang
posisi bunga bank: riba atau bukan?

Kata Kunci : Bunga Bank, Riba, Hukum

© 2023 JAAD. the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

131


mailto:nurulhudamaarif@gmail.com
mailto:faisalhadziq5@gmai.com

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

Pendahuluan

132

Tak seorang ulamapun, baik ulama
klasik maupun kontemporer, yang
menyatakan kehalalan riba, karena
keterangan pengharamannya telah
termaktub nyata dalam al-Qur’an
(misalnya Qs. al-Bagarah [2]: 275)
maupun Hadis Rasulullah Saw.
Apapun  yang telah  jelas
ketentuannya dalam dua nash
warisan Rasulullah Saw itu tentu
saja tidak akan diselesihi para ulama
pewarisnya (Muhammad bin ‘Isa al-
Tirmidzi: 1998, 1\V/346) karena cara
pandang, sikap hidup maupun visi-
misi keislaman mereka senantiasa
berjalan di atas rel dua sumber

utama rujukan kaum muslim itu.

Keharaman riba itu jelas, karena
illah al-hukm atau kondisi khusus
yang menyebabkan munculnya
hukum (Manshur bin Muhammad
al-Marwazi: 1418 H/1999 M,
11/143) memang jelas, yakni
eksploitasi seseorang pada orang
lain yang secara ekonomi kesulitan.
Kezaliman  (al-dhulm)  berupa
eksploitasi ini akan mengganggu
dan bahkan merusak hubungan
sosial ~ kemasyarakatan,  yang
karenanya patut dilarang. Sebab,
Islam menggariskan, hubungan
sosial-kemasyarakatan haruslah

didasarkan pada “tolong-menolong

pada kebaikan dan takwa” (Qs. al-
Maidah [5]: 2), bukan didasarkan
pada pengupayaan pemanfaatan
secara pribadi. Kezaliman atau
perilaku batil, dengan alasan
apapun, menabrak dan tidak
berdasarkan  norma  al-Qur’an
(misalnya Qs. al-Nisa [4] 29 dan Qs.
al-Bagarah [2] 168) maupun Hadis
Nabi.

Lain riba (usury) lain lagi bunga
bank (interest). Abdul Aziz Jawish
dan Hafni Nasif membedakan
antara usury (riba) dengan intrest
(bunga). Usury terjadi jika
tambahan itu sama atau lebih besar
dari jumlah pinjamannya. Sedang
interest (bunga) tambahan lebih
kurang dari pokoknya. (Abdullah
Saeed: 1996, h. 46). Jika riba
disepakati keharamannya oleh para
ulama, bunga bank tidak.
Ketidaksepakatan ini  tersebab
perbedaan mereka ~memandang
posisi bunga bank: riba atau bukan?
Karena itu, dampak lanjutannya,
status hukum bunga bank menjadi
tidak tunggal. Apa pasal? Tak lain
karena bunga bank masuk dalam
ranah problematika fikih
kontemporer, yang belum ada
presedennya pada zaman fikih
klasik. Ini berbeda dengan riba yang

(bahkan) telah menjadi tradisi



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

masyarakat pra-Islam, dan menjadi
sorotan agama-agama besar dunia.
Karena itu, wajar jika tema bunga
bank ini tidak dielaborasi oleh
ulama klasik dan sebaliknya
menjadi perhatian ulama
kontemporer. Ulama kontemporer
itupun lalu terpolarisasi dalam
beberapa kubu pandangan; yang
mengharamkan  mutlak,  yang
menghalalkan dan yang status halal-
haramnya tergantung kadar

eksploitasi yang ditimbulkan.

Dalam konteks keragaman
pandangan para ulama modern
inilah, kajian tentang riba dan bunga
bank menjadi penting diangkat
kembali, mengingat masih banyak
kaum muslim yang berada di zona
abu-abu ketika menghadapi status
bunga bank ini. Mereka gamang
antara bunga bank sebagai riba yang
hukumnya haram atau bunga bank
bukan riba yang hukumnya boleh.
Apalagi secara faktawi, kaum
muslim saat ini belum bisa
sepenuhnya lepas dari transaksi
melalui bank konvensional, yang
menerapkan sistem bunga bank dan
telah menjadi pengetahuan umum
nasabah. Bahkan Johannes Ibrahim
menuliskan, perekonomian
masyarakat modern selalu mengacu

pada industri perbankan sebagai

lembaga keuangan dan media
intermediasi antara pemilik uang
(dana) dengan defisit dana (uang).
Perbankan memobilisasi dana dari
masyarakat untuk ditempatkan di
banknya dan menyalurkan kembali
dalam  bentuk  kredit  serta
memberikan jasa-jasa perbankan.
(Johannes Ibrahim; 2014, h. 1))
Karena itu, melalui penelitian ini,
penulis akan mengulas tentang riba
dan bunga bank, dari sudut pandang
hukum fikih tentunya.

Metode Penelitian

Dilihat dari sumber data penelitiannya,
penelitian ini  dikategorikan sebagai
penelitian kepustakaan (library research),
karena sumber datanya diambil dari
kepustakaan, yakni terutama al-Quran,
Hadis dan karya-karya yang berkaitan
dengan tema bunga bank dan riba. Menurut
(1996),
kepustakaan adalah penelitian yang lebih

Noeng  Muadjir penelitian
mengedepankan olahan filosofis dan
teoritis daripada uji empiris di lapangan.
Karena sifatnya yang fiosofis dan empiris,
penelitian  kepustakaan lebih  sering

menggunakan pendekatan  filosofis
(philosophical approach). Metode ini
mencakup sumber data, pengumpulan data,
dan analisis data.

Menurut Mardalis, penelitian kepustakaan
adalah riset yang bertujuan untuk

mengumpulkan data dan informasi melalui
133



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

bantuan bermacam-macam material yang

terdapat di  ruangan  perpustakaan.
Misalnya, buku-buku, majalah, dokumen,
jurnal, catatan, kisah-kisah, sejarah dll.
Karena itu, ciri penelitian kepustakaan
adalah: Peneliti berhadapan langsung
dengan teks, data pustaka bersifat “siap
pakai” atau ready made, tidak dibatasi oleh
ruang dan waktu, dan sebagainya.

Adapun

proses  penelitiannya  bisa

dijelaskan  sebagai  berikut:  untuk
kepentingan penelitian ini, data primer
yang digunakan tentu saja al-Quran dan
Hadis. Kemudian penulis menggunakan
berbagai referensi sekunder yang berbasis
tema yang serupa, yakni terkait bunga bank
dan riba, baik yang ditulis oleh
mufassir/cendekiawan  klasik  maupun
modern. Baik yang berbahasa Arab
maupun Indonesia atau Inggris. Beberapa
kajian tentang bunga bank dan riba, juga
sejarahnya, yang bertebaran di berbagai
karya, lalu dikumpulkan dan dianalisis,
lantas penulis memotret makna inti dari
berbagai kajian yang tersaji itu.
Pembahasan

A. Pemaknaan Dan Ragam Riba

Riba merupakan istilah resmi dalam al-
Qur’an dan Hadis dan karenanya populer
di kalangan masyarakat muslim ajam atau
non-Arab di berbagai wilayah dunia, tak
Dalam  dunia

terkecuali  Indonesia.

perbankan atau transaksi keuangan,
karenanya, istilah ini juga tidak asing sama
sekali. Pertanyaannya: apa yang dimaksud

134

riba? Dalam berbagai kamus, secara
bahasa, riba (r-b-w) bermakna bertambah.
(al-Fairus Abadi: 1998, h. 332). Raba al-
mal, maksudnya harta itu bertambah atau
juga berkembang. (al-Zamakhsyari: 1989,
h. 219). al-Rabiyah seringkali dimaknai
bukit, bagian tanah yang bertambah
meninggi (al-Razi:1415 H/1995 M, 1/98)
berbeda dengan tanah lainnya yang datar.
Arba berarti menumbuhkan. Ungkapan
arba fulan asl-syai’, berarti seseorang
menumbhkan sesuatu. (Abu Ishag; 1400 H,
IV/127).
Dalam al-Qur’an, kata riba digunakan
sebanyak dua puluh kali dalam berbagai
bentuknya. Kata r-b-w yang menjadi istilah
riba digunakan sebanyak delapan Kkali.
Secara bahasa, kata riba yang digunakan
al-Qur’an memiliki makna: tumbuh (Qs.
al-Hajj [22]: 5), menyuburkan (Qs. al-
Bagarah [2]: 276 dan Qs. al-Rum [30]: 39),
mengembang (Qs. al-Ra’d [13]: 17),
mengasuh (Qs. al-Isra’ [17]: 24 dan Qs. al-
Syua’ra [26]: 18) dan menjadi besar dan
banyak (Qs. al-Nahl [16]: 92). Akar kata
ini, -rabwah, digunakan untuk makna
dataran tinggi (Qs. al-Bagarah [2]: 265 dan
al-Mu’minun [23]: 50). Secara umum,
penggunaan ungkapan ini memiliki satu
makna, yaitu bertambah, baik dari segi
kuantitas maupun kualitas. (Uswatun
Hasanah: 2014, h. 15).

Secara terminologis, riba berarti
penambahan jumlah utang dalam waktu

yang ditentukan karena masa pinjaman



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

dipanjangkan waktunya atau orang yang
meminjam tidak mampu membayar pada
waktu yang ditentukan. Dalam bahasa
yang sangat ringkas, riba adalah kelebihan
harta yang diberikan seseorang tanpa ada
unsur ganti rugi pada transaksi yang
dilakukan antara harta dengan harta.
Hasanah: 2014, h. 15).

Berdasarkan makna dasar itu juga, Ali bin

Uswatun

Muhammad al-Jurjani memaknai riba
dengan penambahan atas jumlah yang
dibayarkan dalam peminjaman. (Ali bin
Muhammad al-Jurjani: T.Th., h. 109).
Tatkala menjelaskan Qs. al-Bagarah [2]:
275, Muhammad bin Jarir al-Thabari
menuliskan, riba itu  penambahan
pengembalian modal harta tersebab
bertambahnya tempo pengembalian hutang
atau pengakhiran
(Muhammad bin Jarir al-Thabari: 1420
H/2000 M, V1/13).

Muhammad ali al-Shabuni menuliskan, al-

pengembalian.

riba adalah al-ziyadah (penambahan).
Menurut istilah, tulisnya, riba adalah
penambahan atas ashl al-mal (modal harta)
yang ditarik oleh yang meminjami (al-
dain) dari yang berhutang atau peminjam
(al-madin) karena unsur penundaan
pembayaran. (Muhammad Ali al-Shabuni:
1417 H/1997 M, 1/157). Hal serupa
Wahbah al-Zuhaili.

Menurutnya, al-riba adalah al-ziyadah

dituliskan

(penambahan). Sedangkan secara syar’i,
riba adalah penambahan harta secara

khusus sebagai ganti uang pembelian atau

pinjaman, karena penempoan, baik berupa
harta/uang atau kadar makanan. (Wahbah
al-Zuhaili: 1418 H, 111/ 84). Menurut
Afzalurrahman, riba itu pembayaran yang
dikenakan untuk pinjaman pokok sebagai
imbalan terhadap masa pinjaman itu
berlaku. (Habib Nazir dan Muhammad
Hasanuddin: 2008, h. 562). al-Maududi
menyatakan, riba adalah tambahan yang
melebihi dari pokok pinjaman walaupun
tambahan tersebut sedikit. (Habib Nazir
dan Muhammad Hasanuddin: T.Th., h.
562; Heri Sudarsono: 2008, h. 10).
Sedangkan menurut Abd al-‘Alim Ibrahim,
riba adalah menuntut tambahan atas barang
tertentu  karena tempo. Allah  Swt
mengancam pelakunya dengan siksa yang
pedih karena ada unsur memakan harta
orang lain dengan batil. (Abd al-‘Alim
Ibrahim: T.Th., h. 73).

Karena itu, bersesuaian dengan penjelasan
di atas, secara garis besar para ulama
mengelompokkan riba menjadi dua, yaitu
riba utang-piutang dan riba jual beli. (Heri
Sudarsono; h. 15).

Antonio, para fugaha mazhab Hanafi,

Menurut  Syafii

Maliki dan Hanbali membagi riba menjadi
dua, yaitu riba al-nasi’ah dan riba al-fadl.
Riba al-nasi’ah adalah penangguhan
penyerahan atau penerimaan jenis barang
ribawi yang dipertukarkan dengan jenis
barang ribawi lainnya. Riba al-nasi’ah
dapat muncul karena adanya perbedaan,
perubahan, atau tambahan antara yang

diserahkan saat ini dan diserahkan
135



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

kemudian. Riba fadl adalah pertukaran
antar barang sejenis dengan kadar atau
tukaran yang berbeda. (M.
Antonio: 2001, h. 41). Sedang riba al-fadl
disebut juga riba al-buyu’, yaitu riba yang

Syafi’e

timbul dalam akad jual-beli atau
pertukaran barang sama jenisnya yang
tidak memenuhi kualitas dan kuantitas
yang sama. (Heri Sudarsono: h. 15.)

Ibn a-Qayyim al-Jauziyyah membagi riba
menjadi dua, yakni riba jali (jelas) dan riba
khafi (samar). Riba jali sangat terkenal di
kalangan masyarakat Arab jahiliyyah dan
sangat merugikan kehidupan. Inilah yang
dimaksud riba al-nasiah, yang dilarang al-
Qur’an, karena pembayarannya berlipat
ganda akibat pengunduran  waktu.
Sedangkan riba khafi kurang dikenal di
kalangan masyarakat Arab jahiliyyah. Ini
yang disebut riba al-fadl, yakni menjual
sesuatu dengan alat tukar sejenis dengan
adanya penambahan salah satunya tanpa
tenggang waktu, seperti menjual satu kilo
gram gandum dengan dua kilo gram
gandum. (Hendi Suhendi: 2002, h. 61-62).
B. Praktik Riba Sebelum Islam

Riba memang telah mentradisi dan telah
dipraktikkan oleh masyarakat pra-Islam.
Sebagian

menjalankan dan sebagian

mengutuknya. Dalam pemahaman
sederhana, riba adalah kegiatan ekonomi
yang mengambil bentuk pembungaan
uang. Plato (427-347 S.M.), seorang filosuf
Yunani, termasuk yang mengutuk keras

pembungaan uang, yang dalam literatur
136

Barat disebut usury atau interest. Menurut
Abu Zahrah (1970), pengutukan yang sama
dilakukan oleh Solon, yang dikenal sebagai
peletak dasar undang-undang Athena dan
salah seorang di antara tujuh orang yang
bijak ketika itu. Sikap ini mirip seperti
yang dikemukakan Plato meskipun Solon
tidak sama persis. (Uswatun Hasanah: h.
15-16). Ini menunjukkan pengecaman
praktik riba telah dilakukan oleh berbagai
kalangan, baik kalangan internal maupun
eksternal agama-agama dunia.

Karena riba sudah terjadi sejak dini, tak
heran jika di kalangan masyarakat jahiliyah
pun praktik ini dilakukan dan bahkan
menjadi sumber ekonomi utama sebagian
kalangan. Namun demikian, di kalangan
masyarakat jahiliyah ternyata juga tidak
terjadi kesepahaman tentang praktik riba
ini, mengingat dampak sosialnya yang
buruk. Banyak diantara mereka yang
mencelanya. Menurut Ibn Hisyam, ketika
masyarakat jahiliyah berbincang-bincang
hendak membangun Ka’bah kembali,
ketika itu ada yang mengatakan: “Hai
sekalian orang Quraisy, dalam membangun
Ka’bah ini jangan menggunakan sesuatu
yang diperoleh dengan jalan yang tidak
baik, hasil pelacuran, riba, atau hasil
penganiayaan pada seseorang.” (Uswatun
Hasanah: h. 15-16).

Apa vyang dituliskan Ibn Hisyam itu
menunjukkan  dengan  baik adanya
kesadaran masyarakat jahiliyah tentang

perilaku yang suci dan perilaku yang tidak



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

suci. Praktik riba, dalam pandangan
mereka, termasuk praktik tidak suci, yang
karenanya dikecam. Itu sebabnya, Ka’bah
sebagai tempat yang disucikan tidak
semestinya dibangun melalui usaha yang
tidak suci, termasuk riba. Dalam bahasa
masyarakat Indonesia, khususnya Jawa-
Sunda, ini disebut sebagai “pamali” atau
ketidakpatutan. Riba sebagai kegiatan
kotor tidak patut digunakan untuk
membangun tempat suci. Ternyata sampai
sejauh itulah cara pandangan masyarakat
jahiliyah,  kendati  mereka  bukan
masyarakat yang memiliki doktrin samawi.

Uswatun Hasanah, dalam
penelitiannya, menuliskan bahwa praktik
riba kala itu tidak hanya berupa uang,
melainkan juga barang atau hewan ternak.
Imam al-Thabari menuturkan riwayat yang
berasal dari Ibn Zaid, riba kala itu berupa
pelipatgandaan obyek yang dipinjam dan
umur hewan ternak. Jika masa yang
disepakati tiba, maka kreditor mendatangi
debitor, lalu kreditor mengatakan: bayarlah
hutangmu atau kamu memberikan
tambahan kepadaku! Bila mampu, debitor
akan membayar utang itu. Jika tidak
mampu, debitor dianggap memiliki hutang
unta lebih tua dari yang dipinjamnya
dahulu. Jika awalnya ia meminjam unta
berumur satu tahun masuk tahun kedua,
maka unta yang harus dibayarkannya
berumur dua tahun masuk tahun ketiga
(bintu labun). Jika ia belum mampu juga

pada pembayaran berikutnya, hutangnya

menjadi unta yang berumur tiga tahun
masuk tahun keempat (higgah). Bila pada
pembayaran berikutnya ia belum juga
mampu, maka hutangnya menjadi unta
yang berumur lima tahun (jaza’ah).
(Uswatun Hasanah: h. 15-16).
Pelipatgandaan yang demikian tentu
saja akan sangat memberatkan debitor atau
orang yang meminjam. Sudah nyata-nyata
ja tidak mampu membayarnya sesuai
waktu yang ditentukan, iapun terkena
resiko beban hutang tambahan yang
bahkan nilainya dua kali lipat. Begitu
seterusnya hingga peminjam benar-benar
tercekik kesulitan. Praktik penghutangan
seperti inilah yang sangat dikecam oleh al-
Qur’an juga Hadis. Inilah yang disebut
penzaliman adh’afan
mudha’afah beban).
Akhirnya tidak ada lagi nilai tolong-

karena  unsur

(pelipatgandaan

menolong sebagai kekhasan perilaku sosial
manusia, karena yang ada hanyalah
ekploitasi pemodal atas kalangan alit yang

terpaksa terjerat hutang Di sinilah nilai-

nilai  sosial-kemasyarakatan = menjadi
hilang.
C. Dampak Riba Bagi Kehidupan
Sosial

Seperti sudah diuraikan di atas, praktik riba
dikecam oleh banyak kalangan. Kecaman
ini bukan tanpa alasan. Ekploitasi dan sifat
praktik riba yang kotor dan merugikan
orang lain itulah yang menjadi alasan
pengecaman, termasuk kecaman oleh
agama, baik

Islam maupun agama

137



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

selainnya. Agama-agama samawi bahkan
ramai-ramai mengecamnya. Hal ini tak lain
karena sistem ekonomi ribawi dinilai
membahayakan perekonomian umat. Apa
saja dampaknya bagi perekonomian?
Penulis mencoba merangkumnya dari
beberapa sumber.

Pertama, di bawah sistem ekonomi ribawi,
kesenjangan  pertumbuhan  ekonomi
masyarakat dunia makin terjadi secara
konstan, sehingga yang kaya makin kaya
dan yang miskin makin miskin. Data IMF
menunjukkan bagaimana kesenjangan
tersebut terjadi sejak tahun 1965 sampai
hari ini.

Kedua, suku bunga (yang berlebihan dan
mencekik tentu saja, pen.) juga
berpengaruh terhadap investasi, produksi
dan terciptanya pengangguran. Semakin
tinggi suku bunga, maka investasi semakin
menurun. Jika investasi menurun, produksi
juga menurun. Jika produksi menurun,
maka angka pengangguran dan kemiskinan
akan meningkat.

Ketiga, teori ekonomi makro mengajarkan
bahwa suku bunga akan secara signifikan
menimbulkan inflasi.  Inflasi  yang
disebabkan oleh bunga adalah inflasi yang
terjadi akibat ulah tangan manusia. Inflasi
akan menurunkan daya beli atau
memiskinkan rakyat. (Nashr Akbar: 2010,
h. 110-121).

Keempat, sistem ekonomi ribawi juga telah
menjerumuskan negara-negara

berkembang kepada debt trap (jebakan
138

hutang) yang dalam, sehingga untuk
membayar bunga saja mereka kesulitan,
apalagi bersama pokoknya. (Marwini:
2017, h. 14-15).
Kelima, sistem ekonomi ribawi telah
banyak menimbulkan krisis ekonomi di
dunia sepanjang sejarah. (Hendi Suhendi;
h. 65.)
Melalui  fakta itu, benarlah yang
mengatakan bahwa sistem ekonomi ribawi
tidak menumbuhkan ekonomi masyarakat,
tapi justru menghancurkan sendi-sendi
perekonomian  negara, bangsa dan
masyarakat secara luas. Sistem ekonomi
ribawi telah menimbulkan ketidakadilan
dalam masyarakat terutama bagi para
pemberi modal yang pasti menerima
keuntungan tanpa mau tahu apakah para
peminjam dana memperoleh keuntungan
atau tidak. Kalau para peminjam dana
mendapatkan untung dalam bisnisnya,
maka persoalan ketidakadilan mungkin
tidak akan muncul. Namun, bila usaha
bisnis para peminjam modal bangkrut, para
peminjam modal juga harus membayar
kembali modal yang dipinjamkan dari
pemodal ditambah bunga pinjaman. Dalam
keadaan ini, para peminjam modal yang
sudah bangkrut seperti jatuh ditimpa
tangga pula. Bukankah ini sesuatu yang
sangat tidak adil? (Marwini: h. 15).
Penjelasan di atas, tampaknya lebih
terkesan menyorot atau menghakimi
dampak bunga bank sebagai sistem
perekonomian

ribawi, padahal



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

sesungguhnya terjadi diskusi panjang
terkait hubungan keduanya, yang nanti
akan dijelaskan dalam tulisan ini di bagian
belakang. Jika melihat diskusi yang ada,
bank bisa

dihukumi terlarang dan menjadi akibat

tidak serta-merta bunga

utama rusaknya perekonomian berbagai
negara. Karena bunga bank itu
prosentasenya bermacam-macam dan ada
rasionalisasinya. Tidak bisa dipungkiri
juga, sangat banyak yang terbantu
perekonomiannya dan lalu meningkat
kadar sosialnya, karena hubungan yang
baik dengan bank sebagai pihak pemberi
pinjaman. Selain itu, ketergantungan

masyarakat pada sistem  perbankan
konvensional menjadi hal lain yang
sepatutnya dipertimbangkan, sehingga
telah menjadi kesadaran umum seluruh
lapisan masyarakat. Lebih-lebih pada
kondisi ril belum tersedianya perbankan
yang sama sekali steril dari bunga.

Yang merusak sistem perekonomian
adalah sistem pembungaan yang adh’afan
mudha’afah (berlipat-ganda), yang di atas
ambang rasional. Praktik-praktik inilah
yang terjadi di zaman jahiliyah atau pra-
Islam, dan mungkin juga masih saja terjadi
di zaman modern ini. Menurut Sulaiman
Rasjid, biasanya tidak ada yang mau
melakukan pinjaman kecuali orang yang
sangat hajat walaupun dia tahu dan yakin
akibat yang akan menimpanya. Tapi
karena hajat, terpaksa dipikulnya juga

meskipun akan meruntuh bahunya. (H.

Sulaiman Rasjid, 1981, h. 281). Mereka
inilah yang kemudian menjadi korban
rente. Praktik pembungaan demikianlah
yang jelas akan menjerat leher masyarakat
yang semestinya membutuhkan
pertolongan serius. Terkait riba ini,
Muhammad Ali al-Shabuni menuliskan,
itulah alasannya ia diharamkan, lantaran di
dalamnya terkandung kerusakan serius
baik secara individual dan sosial (hurrima
al-riba lima fih min al-dharar al-fadih bi al-
fard wa al-mujtama’). Di dalamnya
terkandung ziyadah (penambahan/bunga)
yang  menghancurkan  perekonomian
peminjam. (Muhammad Ali al-Shabuni:
1/158). Untuk itu, beliau menjelaskan, riba
adalah usaha buruk yang memiliki sisi
buram nan keji/bejat (al-kasb al-khabits
al-kalih  al-thalih).  Di

dalamnya juga terkandung sifat kikir dan

dzu al-wajh

kotor. Berbeda dengan sedekah yang
mengandung nilai berbagi, kedermawanan
dan kesucian. Ini yang secara telanjang
membedakan antara sedekah sebagai al-
kasb al-thayyib (usaha yang baik) dan riba
sebagai al-kasb al-khabits (usaha yang
buruk). (Muhammad Ali al-Shabuni:
1/158).

al-Sayid Sabig juga memberikan alasan
pengharaman riba, kaitannya dengan
dampak yang ditimbulkan dalam internal
masyarakat:  Pertama,  menghadirkan
permusuhan antar masyarakat. Kedua,
melahirkan kelas di masyarakat yang hidup

mewah tanpa kerja. Ketiga, melahirkan
139



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

penjajahan. Keempat, Islam menghimbau
agar manusia memberikan pinjaman pada
saudaranya dengan peminjaman yang baik
(gardhan hasanan) tatkala ia
membutuhkan, supaya mendapat pahala.
(al-Sayid Sabig: 1997, 111/129). Dan bagi
pelakunya, keadaan batin atau psikologis
pemakan riba itu tidak tenang, selalu
gelisah, tak ubahnya bagaikan orang yang
kemasukan setan (Qs. al-Bagarah [2]:
275). Keadaan ini akan membuat pemakan
riba jauh dari Allah Swt dan jauh dari
kebenaran. Akibatnya, mereka tidak dapat
lagi membedakan mana yang halal dan
mana yang haram, mana yang manfaat dan
mana yang madharat, juga mana yang
boleh dan yang terlarang. (Tim Penafsir
Kemenag RI: 2010, 1/424).

D. Riba Dalam Agama-Agama Dunia
Seperti telah diuraikan sebelumnya,
praktik riba itu sudah menyejarah, berjalan
seiring sejarah peradaban manusia. Tak
heran karenanya, jika agama-agama besar
dunia memberikan perhatian serius tentang
praktik eksploitasi manusia atas manusia
ini, terutama eksploitasi ekonomi. Bahkan,
berdasarkan pembacaan penulis pada
beberapa keterangan, agama-agama besar
dunia memiliki pandangan yang serupa
terkait status riba ini.

Misalnya saja, dalam karyanya, Vethzal
Rivai dkk,

pengharaman riba tidak ada perbedaan

menuliskan, bahwa

diantara agama-agama besar dunia. Hindu

dan Budha
140

termasuk yang

mengharamkannya. (Vethzal Rivai dkk:
2007, h. 761). al-Sayid Sabig menuliskan,
riba diharamkan oleh seluruh agama
samawi dan karenanya prakik riba ini
terlarang dalam tradisi Yahudi, Nashrani
dan Islam. Hanya saja, menurutnya, orang-
orang Yahudi tidak melihat adanya
larangan apabila riba ditarik dari selain
golongan mereka. (al-Sayid Sabiq: 1997,
111/128). Yahudi

mengharamkan riba secara internal dan

Artinya,  orang

membolehkan secara eksternal. Bahkan al-
Sayid Sabig menuliskan, Escobar pernah
menyatakan: “Sesungguhnya orang yang
mengatakan riba itu bukan
kemaksiatan/kedurhakaan, maka ia dinilai
sebagai mulhidan kharijan ‘an al-din atau
ateis yang nyata keluar dari agama.” (al-
Sayid Sabiq: 1997, 111/128).

Pemikir lain, semisal Muhammad Abu
Zahra (Muhammad Abu Zahra: 1390
H/1970 M, h. 7-10), Muhammad Syafii
Antonio (M. Syafi’i Antonio: h. 42), juga
menyebutkan bahwa Yahudi dan Nasrani
melarang riba, walaupun pada tataran
praktiknya masih banyak yang
mengabaikannya.
Nurhadi (lihat footnote No. 25. Nurhadi;
2017, h. 57), larangan praktik riba di

kalangan Yahudi tercantum dalam Kitab

Mengutip penelitian

Perjanjian Lama (old testament).

1. “Jika engkau meminjamkan uang
kepada salah seorang umat-Ku orang yang
miskin di antaramu, maka janganlah

engkau berlaku sebagai penagih hutang



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

terhadap dia.  Janganlah  engkau
membebankan bunga uang terhadapnya.”
(Kitab Exodus/Keluaran, pasal 22 ayat 25).
2. “Janganlah engkau membungakan
kepada saudaramu, baik uang maupun
bahan makanan, atau apapun Yyang

(Kitab

Deotoronomy/Ulangan, pasal 23 ayat 19).

dibungakan.”

3. “Jangan engkau mengambil bunga
uang atau riba darinya, melainkan engkau
Allahmu,

saudaramu bisa hidup di antaramu. Jangan

harus takut akan supaya

engkau memberi uangmu kepadanya
dengan meminta bunga, juga makananmu
jangan kau berikan dengan meminta riba.”
(Kitab Lavicitus/Imamat, pasal 25 ayat 36-
37).

Dalam penelitian Nurhadi dituliskan,
sejarah Yunani dan Romawi mencatat
konsep bunga dalam beberapa jenis. Secara
umum, nilai bunga terbagi empat
tingkatan, yaitu: pinjaman biasa (6% -
properti  (6%-12%),
(7%-12%), dan

pinjaman perdagangan dan industri (12%-

18%), pinjaman
pinjaman  antarkota
18%). Pada masa Romawi, sekitar abad V
SM hingga IV M, terdapat undang-undang
yang membenarkan penduduknya
mengambil bunga selama tingkat bunga
tersebut sesuai dengan tingkat maksimal
yang dibenarkan hukum (maximum legal
rate). Meskipun undang-undang
membenarkan pengambilan bunga, tetapi
pengambilannya tidak dibenarkan dengan

cara bunga-berbunga (double countable)

(Nurhadi: h. 57), yang dalam bahasa Qs.
Ali Imran [3]: 130 disebut adh’afan
mudha’afah (berlipat-ganda).

Raja Genucia (342 SM) memutuskan
bunga bank tidak boleh, tetapi Raja
Unciaria (88 SM) membolehkan kembali.
Bunga bank pada zaman Romawi ada
empat, vyaitu: bunga maksimal yang
dibenarkan (8-12%), bunga pinjaman biasa
di Roma (4-12%), bunga untuk wilayah
(daerah taklukan Roma) (6-100%), dan
bunga khusus Byzantium (4-12 %). Praktik
pengambilan bunga dibenci para filosof,
misalnya Plato (427-347 SM)27 dan
Aristoteles (384-322 SM), didukung oleh
Cato (234-149 SM)28 dan Cicero (106-43
SM). Mereka mengutuk orang-orang
Romawi yang mengambil bunga. Teologi
Kristen dalam Kitab Perjanjian Baru tidak
menyebutkan permasalahan ini secara
jelas.  Namun, kalangan  Kiristiani
menganggap bahwa ayat yang terdapat
dalam Lukas 6: 34-5 sebagai ayat yang
mengecam praktik pengambilan bunga.
Dari ayat tersebut, ada beberapa pendapat
dalam internal Kristen: pendeta awal
Kristen (abad |

mengharamkan bunga, pandangan para

hingga XIllI) yang

sarjana Kristen (abad XII-XVI) yang
berkeinginan agar bunga diperbolehkan,
dan pandangan para reformis Kristen (abad
XVI1-1836) yang menyebabkan agama
Kristen menghalalkan bunga. Pada masa
Awal Kristen (Abad I-XII), umumnya

pengambilan bunga dilarang. St. Gregory
141



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

dari Nyssa (335-395) mengutuk praktik
bunga, juga St. Augustine. Larangan
praktik bunga juga dikeluarkan oleh gereja
dalam bentuk undang-undang (canon).
(Nurhadi: h. 57-59).

E. Kecaman Al-Quran Pada Praktik
Riba

Sebagaimana orang-orang dan agama-
agama terdahulu mengecam praktik riba,
secara formal Islam melalui al-Qur’an pun
mengecam praktik riba, bukan bunga bank
secara khusus tentu saja. Tidak hanya satu
dua ayat yang berbicara tentang riba,
melainkan lebih puluhan ayat. Dan,
kecaman pada riba itu beragam bentuknya,
termasuk membandingkan dengan
keberkahan jual-beli atau zakat/sedekah.
Dalam tulisan ini, ada beberapa ayat yang
penulis  tampilkan,  sekedar  untuk
menunjukkan kecaman itu.

Allah Swt berfirman:

0 G 5% Y8 W JI5al B B G, (e 5T
Boalfs & aks o I8 e A L
sl

Artinya: “Dan sesuatu riba (tambahan)
yang kamu berikan agar dia bertambah
pada harta manusia, maka riba itu tidak
menambah pada sisi Allah. Dan apa yang
kamu berikan berupa zakat yang kamu
maksudkan untuk mencapai keridhaan
Allah, maka (yang berbuat demikian)
itulah orang-orang yang melipat gandakan
(pahalanya).” (Qs. al-Rum [30]: 39).
Allah Swt juga berfirman:

142

JLlally () 151 265 A% 155 285 Lol a3l

disebabkan

memakan riba, padahal sesungguhnya

Artinya:  “Dan mereka
mereka telah dilarang dari padanya, dan
karena mereka memakan harta benda orang
dengan jalan yang batil, Kami telah
menyediakan untuk orang-orang yang kafir
di antara mereka itu siksa yang pedih.” (Qs.
al-Nisa [4]:161).

Allah Swt berfirman:

) 5851 5 e Liad Wl 5 1,0 1 i Gl Gl G
Ol 80 1 gaokal (sl e d i 8
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman,
janganlah kamu memakan riba dengan
berlipat-ganda dan bertakwalah kamu
kepada Allah supaya kamu mendapat
keberuntungan. Takutlah kalian akan api
neraka yang disiapkan untuk orang-orang
kafir. Taatlah kalian kepada Allah dan
rasul-Nya supaya kalian dirahmati.” (Qs.
Ali Imran [3]: 130-132).

Dalam ayat lain, Allah Swt berfirman:
aingy A5k WS V) sk Y G0 G Gl
Gho gl W 6 al b Gl G G
A ja dela Gab LDh a3as gl @ Oal Loy
de Gy ) 6hals cali e A8 g8 435 s
GsA g db A Glatal il fs

Artinya:  “Orang-orang yang makan
(mengambil) riba tidak dapat berdiri
melainkan seperti berdirinya orang yang
lantaran

kemasukan setan (tekanan)



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

penyakit gila. Keadaan mereka yang
demikian itu, adalah disebabkan mereka
berkata (berpendapat), sesungguhnya jual
beli itu sama dengan riba, padahal Allah
telah menghalalkan jual beli dan
mengharamkan riba. Orang-orang yang
telah sampai kepadanya larangan dari
Tuhannya, lalu terus berhenti (dari
mengambil riba), maka baginya apa yang
telah diambilnya dahulu (sebelum datang
larangan); dan urusannya (terserah) kepada
Allah. Orang yang kembali (mengambil
riba), maka orang itu adalah penghuni-
penghuni neraka; mereka kekal di
dalamnya.” (Qs. al-Bagarah [2]: 275).
Dan, Allah Swt juga berfirman:

OGOV G ol W 15505 Al 1) ) sl Gl @l g
A G cimg 1 B Gaie G
OsAllad ¥ AR sty B RS (5
Gsalls ¥

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman,
bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan
sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu
orang-orang yang beriman. Maka jika
kamu tidak mengerjakan (meninggalkan
sisa riba), maka ketahuilah, bahwa Allah
dan Rasul-Nya akan memerangimu. Dan
jika kamu bertaubat (dari pengambilan
riba), maka bagimu pokok hartamu; kamu
tidak menganiaya dan tidak (pula)
dianiaya.” (Qs. al-Bagarah [2]: 278-279).
Tatkala terjadi Fath Makkah (8 H), ‘Attab
bin Asid diangkat menjadi Gubernur
Makkah. Kala itu Bani Amr bin Umair bin

Auf ingin menagih riba dari Bani al-

Mughirah atas hutang-hutang yang terjadi
di zaman jahiliyah. Ketika Islam hadir,
hutang-piutang itu masih tersisa dan
berjumlah banyak. Bani Amr pun datang
untuk mengambil uang ribanya, namun
Bani al-Mughirah menolak
memberikannya karena sudah terikat oleh
ketentuan Islam. Merekapun mengadukan
persoalan ini pada Gubernur ‘Attab bin
Asid. Gubernur ‘Attab menulis surat pada
Rasulullah Saw tentang hal ini. Seperti
dituliskan Imam al-Thabari, atas peristiwa
ini maka turunlah Qs. al-Bagarah [2]: 278
dan 279. (Muhammad bin Jarir al-Thabari:
V1/23).
Menurut al-Qur'an dan Tafsirnya, seakan-
akan Allah Swt ingin mengatakan: “Jika
kamu  benar-benar  beriman, maka
tinggalkanlah riba! Jika kamu tidak
menghentikannya, berarti kamu telah
berdusta kepada Allah dalam pengakuan
imanmu. Mustahil orang yang mengaku
beriman dan bertakwa melakukan praktik
riba, karena perbuatan ini tidak mungkin
ada pada diri seseorang pada saat dan
waktu yang sama. Yang terjadi ialah
seorang menjadi pemakan riba atau
seseorang beriman dan bertakwa tanpa
memakan riba.” (Tim Penafsir Kemenag
RI: 1/427). M. Quraish Shihab menuliskan:
“... riba tidak menyatu dengan iman dalam
diri seseorang. Jika seseorang melakukan
praktik riba, itu bermakna ia tidak percaya
kepada Allah Swt dan janji-janji-Nya.” (M.
Quraish Shihab: 2002, 1/726).

143



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

F. Kecaman Hadis Pada Praktik Riba
Selain dalam kitab suci al-Qur’an,
kecaman apada riba lebih banyak lagi
ditemukan dalam Hadis Nabi Muhammad
Saw. Namun dalam tulisan ini hanya
beberapa saja yang akan ditampilkan.
Misalnya, dalam Hadis yang diriwayatkan
Imam al-Bukhari dan Imam Muslim dari
Abu Hurairah, Rasulullah Saw bersabda
bahwa ada tujuh perilaku yang harus
dijauhi karena mendatangkan keburukan.
Beliau bersabda:

Gall V) b ata ) N Uy HAT5 AL 5
Lady A3 A S5 el Ol (815 oW K5
ETE JEASWERLERY

Artinya: “Menyekutukan Allah, sihir,
membunuh jiwa dengan cara yang haram,
memakan riba, memakan harta anak yatim,
kabur dari medan perang, menuduh berzina
wanita suci yang sudah menikah karena
kelengahan mereka. (HR. al-Bukhari dan
Muslim). (Muhammad bin Ismail al-
Bukhari: 1422 H, VIII/175; Muslim bin
Hajjaj al-Qusyairi; T.Th., 1/92).

Dalam riwayat Imam Muslim, dari Jabir
bin Abdillah diceritakan bahwa Rasulullah
Saw melaknat pemakan riba dan orang-
orang yang terkait dengannya.

Al Lo 091 ks e A0 a1 0505 Gl
B3 ab JU5 5aala 4l

Artinya: “Rasulullah melaknat pemakan
riba, orang yang memberi makan dengan
riba, juru tulis transaksi riba, dua orang

saksinya, semuanya sama saja.” (HR.

144

Muslim). (Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi:
111/1219).

Imam al-Bukhari juga meriwayatkan Hadis
lain, dari Samurah bin Jundub, bahwa
Rasulullah Saw bersabda:

s gl ) e oAl S ks A &
BE U85 48 0 e e Gl s udlhie
Ja50 Qs Solas 4 on 055 ) ks e s
JA3N a) #2550 G A5 35 8 el s 3
ZoAD ela LR (and (8 Gia 0350 4 B Ay
d\sﬂ\;ﬁbuﬂsﬁuﬁuscaﬁ‘)wm&@)
Gl U1 el 8 45

Artinya: “Tadi malam aku melihat dua
orang lelaki, lalu keduanya mengajakku
pergi ke sebuah tanah yang disucikan.
Kamipun berangkat sehingga sampai ke
satu sungai yang berair darah. Di situ
terdapat seorang lelaki sedang berdiri. Di
tengah sungai terdapat seorang lelaki lain
yang menaruh batu di hadapannya. la
menghadap ke arah lelaki yang ada di
sungai. Kalau lelaki di sungai itu mau
keluar, ia melemparnya dengan batu
sehingga terpaksa lelaki itu kembali ke
dalam sungai darah. Demikianlah
seterusnya setiap kali lelaki itu hendak
keluar, lelaki yang di pinggir sungai
melempar batu ke mulutnya sehingga ia
terpaksa kembali lagi seperti semula. Aku
bertanya: “Apa ini?” Salah seorang lelaki
yang bersamaku menjawab: “Yang engkau
lihat dalam sungai darah itu adalah
pemakan riba.”(HR. al-Bukhari).

(Muhammad bin Ismail al-Bukhari: 111/59).



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

G. Silang pendapat ulama: bunga bank
riba atau bukan?

Dalam penelitiannya, Abdurrahman Kasdi
menuliskan, praktik perbankan dalam
bentuknya yang awal sesungguhnya telah
dikenal sejak tahun 2500 SM di Mesir kuno
dan Yunani, selanjutnya dikembangkan
bangsa Romawi. Perbankan modern
dikembangkan oleh negara Italia abad
pertengahan yang dikuasai oleh beberapa
keluarga untuk membiayai
perdagangan/bisnis wol.
Perkembangannya yang pesat baru terjadi
pada abad ke-18 dan abad ke-19 di hampir
seluruh negara dunia. Kegiatan perbankan
senantiasa dikaitkan dengan masalah uang
dan bunga. Tampaknya perbankan dengan
sistem bunga semakin mapan dalam
perekonomian modern, sehingga hampir
dihindari,
dihilangkan. Bank merupakan kekuatan

tidak  mungkin apalagi
ekonomi masyarakat modern, terutama di
negara-negara  Barat.  (Abdurrohman
Kasdi: 2013, h. 320).

Apa sesungguhnya yang dimaksud bunga
dalam perbankkan modern?  Secara
sederhana, bunga (interest/faidah) adalah
balas jasa atas pemakaian dana dalam
perbankan. Istilah interest atau faidah ini
digunakan oleh MUI dalam Fatwa Bunga
(Interest/Faidah),
Penetapan Awal Ramadhan, Syawal dan
Dzulhijjah, tahun 2003. (KH. Ma’ruf
Amin, dkk.: 2010, h. 721). Dalam rangka

balas jasa pada

Terorisme, dan

penabung, bank

meminjamkan dana dalam bentuk kredit
pada masyarakat yang membutuhkan
tambahan modal usaha untuk investasi,
modal kerja, maupun perdagangan. Atas
keuntungan usaha yang diperoleh debitor
dengan mempergunakan kredit dari bank,
debitor memberikan balas jasa/bunga.
Selisih bunga yang diterima bank dari
debitor dengan bunga yang dibayarkan
pada penyimpan dana di bank, itulah yang
menjadi keuntungan bank. Ini digunakan
membiayai
keseluruhan. (Nurhadi: h. 54-55).

Tentang hal ini, Muhammad Yasir Yusuf

operasional bank secara

menuliskan, bunga bank itu permasalahan
baru yang tidak muncul pada masa
Rasulullah Saw. Menurutnya, ini masalah
ijtihadi, karena lembaga keuangan seperti
bank adalah lembaga baru yang muncul
dalam praktik mua’malah kehidupan
masyarakat modern. (Muhammad Yasir
Yusuf: 2012, h. 156). Karena itu, kendati
para ulama dari berbagai kalangan dan dari
zaman ke zaman sepakat tentang hukum
haram riba, berdasarkan dalil-dalil naqli
yang telah penulis sebutkan sebelumnya,
mereka berbeda pandangan tentang status
bunga bank: riba ataukah bukan?
Menjawab pertanyaan ini, mereka terbelah:
yang menyamakan dan yang membedakan
bunga bank dengan riba. Dan penulis
berupaya meresume perbedaan pandangan
itu, berdasarkan penelitian yang telah ada

sebelumnya.

145



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

Pertama, mayoritas ulama salaf dan
khalaf, termasuk al-a’immah al-mujtahidin
dari kalangan Sunni dan Syi’i, juga
kelompok neorevevalis, seperti Abu A’la
Maududi, melihat riba dari segi dampak
yang ditimbulkan. Mereka sepakat hukum
riba al-nasiah itu haram berdasarkan Qs. al-
[2]: 275-278. Maududi

menyatakan, bunga bank termasuk riba

Bagarah

yang dilarang (Abu al-A’la Maududi:
T.Th., h. 70), karena sifatnya nasiah.
Pernyataan Maududi ini sejalan dengan
Fatwa Majlis Ulama Indonesia (MUI)
tahun 2003

(interest/faidah), Terorisme, dan Penetapan

tentang Bunga Bank
Awal Ramadhan, Syawal dan Dzulhijjah.
Dituliskan dalam kesimpulan hukumnya,
“Praktik pembungaan uang saat ini telah
memenuhi kreteria riba yang terjadi pada
zaman Rasulullah Saw, yakni riba nasiah.
Dengan demikian, praktik pembungaan
uang ini termasuk salah satu bentuk riba
dan riba haram hukumnya.” (KH. Ma’ruf
Amin, dkk.: h. 722).

Namun demikian, bunyi
kesimpulan fatwa MUI itu tidak berhenti di
situ. Bermualah dengan lembaga keuangan
konvensional, MUI memutuskan: a) Untuk
wilayah yang sudah ada kantor/jaringan
Lembaga Keuangan Syariah, tidak
diperbolehkan melakukan transaksi yang

didasarkan kepada perhitungan bunga. b)

Untuk wilayah yang belum ada
kantor/jaringan  Lembaga  Keuangan
Syariah, diperbolehkan melakukan

146

kegiatan transaksi di lembaga keuangan

konvensional berdasarkan prinsip
dharurat/hajat. (KH. Ma’ruf Amin, dkk.: h.
722). Adiwarman Karim menjelaskan,
keharaman bunga karena sebagai kreditor
bank mensyaratkan pembayaran bunga
yang besarnya tetap dan ditentukan terlebih
dahulu diawal transaksi. Padahal bisa jadi,
nasabah belum tentu untung, tapi ia harus
membayar bunga. Bank sendiri tidak mau
tahu apakah nasabah untung atau rugi.
Unsur menzalimi terjadi di sini dan ini
tidak diperbolehkan dalam Islam. (Habib
Nazir dan Muhammad Hasanuddin: h.
564).

Kedua, seperti
Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha

berpendapat bahwa bunga bank bisa

ulama modernis

disebut riba jika sifatnya berlipat-ganda.
Pendapat ini disandarkan pada Qs. Ali
Imran [3]: 130. (Muhammad Abduh:
T.Th., [111/114).

menoleransi bunga bank. Alasannya: 1)

Abduh, karenanya,

bunga bank tidak bersifat menindas,
melainkan justru mendorong kemajuan
ekonomi. 2) dasar menabung di bank itu
mudharabah, walaupun tidak sama persis
dengan yang diformalkan dalam fikih. Dan
3) perbankan dapat mendorong kemajuan
dalam bidang-bidang lain, disamping
ekonomi. Umer Chapra juga
berpandangan, alasan pengharaman riba
karena berlipat-ganda dan eksploitatif.
Bunga bank tidak haram karena tidak sama

dengan riba pada zaman jahiliyah yang



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

berlipat-ganda dan eksploitatif. (Umar
Chapra: 2001, h. 265). Fazlur Rahman
(1964), Muhammad Assad (1984), Sa’id
al-Najjar (1989), dan Abd al-Mun’im al-
Nemr (1989) juga cenderung menekankan
pada aspek moral pengharaman riba.
Mereka  berargumen, raison détre
pengharaman riba adalah kezaliman.
Muhammad Assad, juga menganggap
bunga bank bukan riba, karena tidak ada
unsur penzaliman. Menurutnya, kekejian
riba  terkait

dengan  keuntungan-

keuntungan yang diperoleh  melalui

pinjaman-pinjaman berbunga  yang
mengandung
Hasanah; h. 19).

Beberapa penelitian menarik untuk diulas,

eksploitasi. (Uswatun

terkait konsep time value of money: uang
yang diinvestasikan pada saat ini harus
menghasilkan dan bertambah pada waktu
yang akan datang. Karena itu, berdasarkan
konsep ini, ada beberapa alasan untuk
membenarkan  bunga dalam  sistem
perbankan konvensional. Pertama, teori
diberikan

pemberi pinjaman telah menahan diri dari

abstinence. Bunga karena
memanfaatkan uangnya semata untuk

memenubhi keinginan peminjam.
Pengorbanan ini telah menunda kepuasan
diri, yang karenanya menuntut konpensasi
berupa bunga. Kedua, teori bunga sebagai
imbalan sewa. Uang bisa menghasilkan
keuntungan bila digunakan untuk produksi.
Ketiga, teori produktif-konsumtif. Uang

yang dipinjamkan membawa keuntungan

bagi yang dipinjami. Uang yang
dipinjamkan, baik pinjaman produktif
maupun konsumtif, menambah
keuntungan bagi peminjam, sehingga
pihak yang meminjami berhak menarik
sekian persen keuntungan. Keempat, teori
opportunity cost. Dengan meminjamkan
uangnya, pemberi pinjaman menahan diri
untuk menggunakan modalnya. Yang
berutang memiliki kesempatan
menggunakan modal pinjamannya untuk
memperoleh keuntungan. Ini menjadi
berhak

menikmati sebagian keuntungan itu. Besar

alasan  pemberi  pinjaman
kecilnya keuntungan terkait dengan besar
kecilnya waktu. Kelima, teori inflasi.
Adanya kecenderungan penurunan nilai
mata uang di masa mendatang, maka
mengambil tambahan dari uang yang
dipinjamkan itu logis sebagai kompensasi.
(Heri Sudarsono: h. 17-20).
Bagaimana pandangan
Muhammadiyah dan Nahdhatul Ulama,
dua ormas besar di negeri ini, tentang
Menurut
Yusuf,

Muhammadiyah dan Nahdhatul Ulama

bunga  bank? penelitian

Muhammad  Yasir awalnya
berpendapat bahwa hukum bunga bank
adalah musytabihat. (Muhammad Yasir
Yusuf: h. 155). Fathurahman Djamil
menuliskan, Muhammadiyah berpendapat,
hakikat riba yang dilarang al-Qur’an
adalah riba yang mengarah pada
pemerasan (dhulm) terhadap debitor.
Konsideran

putusan  Muhammadiyah

147



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

tentang bunga bank menyebutkan “bahwa
nash-nash al-Qur’an dan Sunnah tentang
haramnya riba mengesan adanya ’illah
terjadinya pengisapan oleh pihak yang kuat
terhadap yang lemah”. Muhammadiyah
berpendapat, segala tambahan baik sedikit
atau banyak tetap dinyatakan riba, bila ada
unsur dhulm. Karenanya, riba yang
dilarang al-Qur’an adalah riba yang
mengarah pada eksploitasi atau pengisapan
manusia yang menimbulkan ketidakadilan.
Bagi Muhammdiyah,‘illah diharamkan
riba adalah penghisapan atau penganiayan
terhadap pihak peminjam bukan adanya
tambahan. Konsekuensinya, kalau ‘illah itu
ada pada bunga bank, maka bunga bank
sama dengan riba dan hukumnya haram.
Sebaliknya, kalau ‘illah itu tidak ada pada
bunga bank walaupun adanya tambahan,
maka bunga bank bukanlah riba, karena itu
tidak haram. (Fathurrahman Djamil: 1995,
h. 126).

Dalam kajiannya, Muhammad Yasir Yusuf
menuliskan, pada Halagah Nasional Tarjih
di Jakarta, 18 Juni 2006, Pimpinan Majelis
Tarjih dan Tajdid Pusat Muhammadiyah
menetapkan fatwa terbaru terkait bunga
bank; bunga (interest) bank adalah riba.
Muhammadiyah menghimbau  seluruh
jajaran dan warganya serta umat Islam agar
bermu’amalat sesuai prinsip syari’ah. Bila
menemui kesukaran dapat berpedoman
pada kaidah

“suatu  hal bilamana

mengalami kesulitan diberi kelapangan”

148

dan “kesukaran membawa kemudahan.”
(Muhammad Yasir Yusuf: h. 158).
Tentang bunga bank ini, Nahdhatul
Ulama (NU) sebagai ormas keagamaan
terbesar di negeri ini juga memiliki
perhatian yang serius. Dalam perjalanan
sejarahnya, setidaknya ada tiga momen
penting pada 1927, 1937 dan 1992 yang di
dalamnya para Kkiai-kiai  pesantren
menyinggung bung bank, kendati ada yang
langsung menyebut bunga bank dan ada
yang tidak langsung. Pada Muktamar NU
ke-2 di Surabaya 12 Rabiuts Tsani 1436
H/9 Oktober 1927 M misalnya, pada
awalnya kiai-kiai NU lebih fokus pada
pembahasan gadai dan tidak secara khusus
menyebut bunga bank. Fatwa yang
dihasilkan kala itu berangkat dari
pertanyaan: ‘“Bagaimana hukum orang
yang menerima gadai dengan mengambil
manfaatnya. Misalnya, sebidang tanah
diambil

hasilnya dengan tanpa syarat pada waktu

yang digadaikan, kemudian
akad diadakan demikian itu, baik sudah
menjadi kebiasaan atau sebelum akad
memakai Syarat atau dengan perjanjian
tertulis, tetapi tidak dibaca pada waktu
akad, hal demikian itu apakah termasuk
riba yang terlarang atau tidak?” Menjawab
pertanyaan ini, para kiai memunculkan tiga
fatwa hukum: 1) Haram: sebab termasuk
hutang yang dipungut manfaatnya (rente).
2) Halal: sebab tidak ada syarat pada waktu
akad, sebab menurut hukum yang terkenal,

bahwa adat yang berlaku itu tidak termasuk



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

syarat. 3) Syubhat: (tidak tentu jelas halal-

haramnya) sebab para ahli hukum

berselisin  pendapat. Dan Muktamar
memutuskan, bahwa pendapat yang lebih
hati-hati adalah pendapat yang pertama
(haram). (Tim PW LTN NU Jatim: 2007,
h. 28).

Pada Muktamar NU ke-12 di
Malang 12 Rabiut Tsani 1356 H/25 Maret
1937 M,

kemasyarakatan yang menjadi sorotan

diantara problem sosial-
adalah hukum “Menitipkan Uang dalam

Bank.” Ulasannya sudah  mulai
memunculkan istilah “bunga” secara lebih
spesifik. Pembahasan ini berangkat dari
pertanyaan:  “Bagaimana  hukumnya
menitipkan uang dalam bank, kemudian
pemerintah menetapkan pajak, karena
mendapat bunga. Halalkah bunga itu?
Bagaimana hukum menitipkan uang dalam
bank karena menjaga keamanannya saja,
tidak ingin bunganya, bolehkah atau
tidak?” Dalam fatwa yang dihasilkan,
dijelaskan bahwa “Adapun hukum bank
dan bunganya, itu sama dengan hukumnya
gadai yang telah ditetapkan hukumnya
dalam Putusan Muktamar ke-2 No. 28.”
(Tim PW LTN NU Jatim: 2007, h. 187).
Keputusan Muktamar ke-12 di Malang ini
mengembalikan hukum bunga bank persis
sama dengan hukum gadai sebagaimana
hasil Muktamar ke-2 di Surabaya: haram,
halal dan syubhat. Karena itu, dalam
Muktamar Malang ini tidak ada keputusan

baru sama sekali.

3. Bunga

Dan fatwa bunga bank yang lebih
lengkap dan terperinci baru muncul pada
Munas Alim Ulama NU di
Lampung 16-20 Rajab 1412 H/21-25
Januari 1992 M. Dalam bahasan “Masalah
Bank

Bandar

Islam”, dijelaskan: 1) Para
musyawirin masih berbeda pendapatnya
tentang hukum bunga bank konvensional
sebagai berikut:

1. Ada pendapat yang mempersamakan
antara bunga bank dengan riba secara
mutlak, sehingga hukumnya haram.

2. Ada

mempersamakan antara bunga bank

pendapat yang tidak

dengan riba,
boleh.

3. Ada yang mengatakan
hukumnya (tidak identik
dengan haram). (Tim PW LTN NU
Jatim: 2007, h. 449).

Selanjutnya dijelaskan, pendapat pertama

sehingga hukumnya

pendapat
syubhat

dengan beberapa variasi antara lain sebagai

berikut:

1. Bunga itu dengan segala jenisnya
sama dengan riba sehingga

hukumnya haram.

2. Bunga itu sama dengan riba dan

hukumnya haram. Akan tetapi
boleh dipungut sementara sebelum
beroperasinya sistem perbankan
yang islami (tanpa bunga).

itu sama dengan riba,
hukumnya haram. Akan tetapi

boleh dipungut sebab adanya

149



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

kebutuhan yang kuat (hajah
rajihah).

Pendapat kedua juga dengan beberapa

variasi antara lain sebagai berikut:

1. Bunga konsumtif sama dengan riba,
hukumnya haram, dan bunga produktif
tidak sama dengan riba, hukumnya
halal.

2. Bunga vyang diperoleh dari bank
tabungan giro tidak sama dengan riba,
hukumnya halal.

3. Bunga yang diterima dari deposito
yang dipertaruhkan ke bank hukumnya
boleh.

4. Bunga bank tidak haram, kalau bank itu
menetapkan tarif bunganya terlebih
dahulu secara umum. (Tim PW LTN
NU Jatim: 2007, h. 449-450).

Melihat ~ Kkeputusan

Nahdhatul Ulama (NU) pada Munas Alim-

Ulama Lampung 1992 ini, jelas sekali

kiai-Kiai

nuansa dan dinamika perdebatan hukum
bunga bank menjadi lebih akademik dan
berbeda
yang dihasilkan

detail. Ini sangat dengan
keputusan-keputusan
sebelumnya. Lihat saja, selain tetap
mempertahankan keragaman pandangan,
elaborasi yang dilakukan juga lebih detail.
Misalnya, terkait bunga bank itu, para kiai
bahkan mengulas beragam bunga bank.
Terkait penggunaannya, ada bunga bank
yang konsumtif dan produktif. Terkait
barternya, ada bunga bank yang diberikan
karena deposito dan karena giro. Masing-

masing memiliki ketentuan yang berbeda-
150

beda. Mereka juga mempertimbangkan
kondisi-kondisi tertentu yang terjadi saat
itu, yang menjadi alasan kebolehan
memungut bunga bank. Inilah penanda
kejelian dan kedalaman kiai-kiai NU dalam
memutuskan persoalan modern yang
berkembang di tengah masyarakat, sembari
tidak melepaskan diri dengan akar
turatsnya.

Penutup

Kesimpulan

Tidak ada perbedaan para ulama klasik
maupun modern tentang keharaman riba,
karena ayat-ayat maupun Hadis tentangnya
cukup jelas atau ma’lum min al-din bi al-
dharurah. Apalagi, riba secara historis
sudah berlangsung sejak zaman pra-Islam,
dan karenanya telah dikecam oleh banyak
kalangan, termasuk oleh agama-agama
besar dunia. Ini berbeda dengan bunga
bank, yang kemunculannya secara lebih
sempurna menjadi bagian dari tradisi
masyarakat modern. Untuk itu, status
hukum bunga bank tidak tunggal.
Penstatusan hukumnya berangkat dari
pertanyaan: apakah bunga bank sama
dengan riba?

Menjawab pertanyaan ini, yang menjadi
persoalan inti adalah perbedaan para ulama
dalam menentukan ‘illah (alasan/sebab)

hukum riba. Ada yang memakai ‘illah

ziyadah (tambahan) dan ada yang
menggunakan illah dhulm
(penganiayaan/ekploitasi). (Muslihun

Muslim; 2015, h. 145). Bagi yang



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152

menggunakan alasan tambahan, maka
tambahan apapun adalah riba. Bunga bank
lalu diidentikkan dengan riba yang
hukumnya jelas haram.

Ulama lain yang tidak hanya terpaku pada
konteks

teks, namun juga melihat

perkembangan zaman dan transaksi
modern, umumnya mengatakan bahwa
bunga bank tidak termasuk riba yang
dikecam dan dilarang secara jelas dalam al-
Qur’an. (Muhammad Ayyub: 2009, h. 68).
Alasannya, illah keharaman riba adalah
dhulm berupa eksploitasi satu pihak pada
pihak yang lain. Muhammad Abduh,
Muhammad Rasyid Ridha, Muhammad
Assad, Fazlurrahman, Abdul Mun’im al-
Nemr, dll, termasuk dalam gerbong ulama
yang tidak melihat sisi dhulm pada bunga
bank. Bagi mereka, selama bunga bank
tidak mengandung nilai ekploitatif, maka
tidak masuk dalam kategori riba, dan
karenanya boleh-boleh saja. Sebaliknya,
jika bunga bank mengandung ekploitasi,
maka itulah riba dan karenanya haram.
Kiai-kiai NU juga sebagian melarang
bunga bank dan sebagian
membolehkannya, sebagaimana tercermin
dalam keputusan Munas Alim Ulama NU
di Lampung, 1992,

Melihat dinamika status bunga
bank itu, semestinya kaum muslim tidak
perlu risau. Sudah menjadi kelumrahan,
dalam tataran fatwa hukum, satu persoalan
bisa saja dilihat melalui berbagai sisi dan

perspektif, sehingga hukum yang hadirpun

beragam atau tidak tunggal. Dan masing-
masing memiliki landasan yang kuat secara
akademik. Kaum muslim cukup memilih
salah satunya, sesuai kondisi sosial dan
keyakinannya. Simpel saja! Tidak ada
keharusan mengikuti salah satu pandangan
secara kaku, karena fatwa itu sebatas
himbauan yang sifatnya tidak mengikat
dan tidak menghadirkan sanksi bagi yang
menolaknya. Wa Allah a’lam

Saran

1. Pentingnya dilakukan kajian yang
serius dan mendalam perihal riba dan
bunga bank, termasuk macam-macam
riba yang banyak jumlahnya,
sehingga bisa ditentukan secara jelas
apakah bunga bank itu bagian dari
salah satu riba itu atau bukan.

2. Hendaknya kaum muslim mampu
menghargai  berbagai pandangan
yang berbeda-beda tentang bunga
bank, dengan tidak perlu
memutlakkan pandangannya sendiri
sebagai yang paling benar dan
menilai pandangan yang berbeda
sebagai keliru atau salah.

3. Apa yang penulis tuangkan dalam
tulisan ini hanyalah satu pandangan,
yang tidak menutup kemungkinan
benar atau keliru. Mengutip Imam
al-Syafii dalam satu statemennya:
“Apa yang aku anggap benar, bisa
jadi malah keliru. Dan apa yang aku
anggap keliru, bisa jadi malah itu

yang benar”.
151



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies Volume 11 No. 2, (2023)

Daftar Pustaka
Abd al-‘Alim Ibrahim. al-Imla’ wa al-
Tarqgim fi al-Kitabah al-‘Arabiyyah.
Mesir: Matkabah Gharib, T.Th.
Abdullah Saeed. Islamic Banking and
Interest: A Study of the Prohibition
of Riba and Its Contemporary
Interpretation. Leden-New
Yorkkoln: E.J. Brill, 1996.
Abu al-A’la Maududi. Islam dan Delema
Ekonomi. Jakarta: Menoret, T.Th.
Abu Ishag. al-Mubdi. Beirut: al-Maktab al-
Islami, 1400 H.
al-Fairus Abadi. al-Qamus al-Muhith.
Beirut: Dar Fikr, 1998.
Ali bin Muhammad al-Jurjani. Kitab al-

Ta’rifat. Jeddah: al-Haramain,
T.Th.

al-Razi. Mukhtar a-Sihhah. Beirut:
Maktabah Lubnan, 1415 H/1995
M

al-Zamakhsyari. Asas al-Balaghah. Beirut:
Dar al-Fikr, 1989.

as-Sayid Sabiqg. Figh al-Sunnah. Kairo: Dar
al-Fath li al-A’lam al-‘Arabi, 1997.

Fathurrahman Djamil. Metode ljtihad
Majlis  Tarjih  Muhammadiyah.
Jakarta: Logos, 1995.

Habib Nazir dan Muhammad Hasanuddin.
Ensiklopedi Ekonomi dan
Perbankan Syariah. Bandung: Kafa
Publishing, 2008.

Hendi Suhendi. Figih Muamalah. Jakarta:
PT. Raja Grafindo Persada, 2002.

Heri Sudarsono. Bank dan Lembaga

Keuangan Syariah; Deskripsi dan
llustrasi. Yogyakarta: EKONISIA,

2008.
Johannes Ibrahim. Cross Default & Cross
Collateral sebagai Upaya

Penyelesaian Kredit Bermasalah.
Bandung: Refika Aditama, 2014.

Ma’ruf Amin, dkk. Himpunan Fatwa
Majelis Ulama Indonesia. Jakarta:
MU, 2010.

M. Quraish Shihab. Tafsir al-Mishbah:
Pesan, Kesan dan Keserasian al-
Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

152

M. Syafi’e Antonio. Bank Syari’ah: dari
Teori ke Praktik. Jakarta: Gema
Insani pers, 2001.

Manshur bin  Muhammad al-Marwazi.
Qawathi’ al-Adillah fi al-Hukm.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1418 H/1999 M.

Muhammad Abduh. Tafsir al-Manar.
Bierut: Dar Ma’rifah li at-Taba’ah
wa an-Nasyr, T.Th.

Muhammad Abu Zahra. Buhuts fi al-Riba.
Bairut: Dar al-Buhuts al-‘Ilmiyyah,
1390 H/1970 M.

Muhammad Ali al-Shabuni. Shafwah al-
Tafasir. Kairo: Dar al-Shabuni, 1417
H/1997 M.

Muhammad  Ayyub.  Understanding
Islamic Finance. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2009.

Muhammad bin ‘Isa al-Tirmidzi. Sunan al-
Tirmidzi. Beirut: Dar al-Gharb al-
Islami, 1998.

Muhammad bin ‘Ismail al-Bukhari. Shahih
al-Bukhari. T.Tp.: Dar Thauq al-
Najah, 1422 H.

Muhammad bin Jarir al-Thabari. Jami’ al-
Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. T.Tp.:
Muassasah al-Risalah, 1420 H/2000
M.

Muslihun ~ Muslim.  Figih
Mataram: LKIM, 2015.

Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi. Shahih
Muslim. Beirut: Dar Thya’ al-Turats

Ekonomi.

al-Arabi, T.Th.
Nashr Akbar. Tafsir Ekonomi
Kontemporer. Jakarta:  Madani

Publishing House, 2010.

Sulaiman Rasjid. Figih Islam. Jakarta:
Penerbit Attahiriyah, 1981.

Tim Penafsir Kemenag RI. al-Qur'an dan
Tafsirnya. Jakarta: Lentera Abadi,
2010.



