
Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152 

 

131  

 

Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian   ISSN: (p) 2337-6104 

Journal of Islamic Studies     ISSN :(e) 2721-3579 

         Vol. 11No.2 

      
 

 

RIBA DAN KONTROVERSI HUKUM BUNGA BANK 

 

Nurul Huda, Achmad Faisal Hadziq 
STAI La Tansa Mashiro 

 

Article Info Abstract 

Keywords:  
Bank Interest, Usury, Law. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Corresponding Author: 
nurulhudamaarif@gmail.com 

faisalhadziq5@gmai.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

All scholars, both classical and contemporary scholars, there is no one 
who states the permissibility of usury, because the information of its 

prohibition has been clearly stated in the Qur'an (for example Qs. al-
Baqarah [2]: 275) and the Hadith of the Prophet Muhammad Saw. 
Whatever has been clearly stipulated in the two texts, of course, will not be 

resolved by the scholars. The prohibition of usury is because the illah al-
hukm is clear, namely the exploitation of someone on others who are 

economically experiencing difficult conditions. Injustice (al-dhulm) in the 
form of exploitation will damage social relations, which is why it should 
be prohibited. Islam outlines that social-community relations should be 

based on "helping in goodness and piety" (Qs. al-Maidah [5]: 2). Injustice 
or unjust behavior, for whatever reason, is against and not based on the 
norms of the Qur'an (e.g. Qs. al-Nisa [4] 29 and Qs. al-Baqarah [2] 168) 

or the Prophetic Hadith. However, usury is different from bank interest. 
Usury occurs if the addition is equal to or greater than the loan amount. 
While interest is more or less than the principal. If usury is agreed upon as 

forbidden by the scholars, bank interest is not. This disagreement is due to 
their difference in viewing the position of bank interest: usury or not? 

 
Semua ulama, baik ulama klasik maupun kontemporer, tidak ada yang 
menyatakan kehalalan riba, karena keterangan pengharamannya telah 

termaktub nyata dalam al-Qur’an (misalnya Qs. al-Baqarah [2]: 275) 
maupun Hadis Rasulullah Saw. Apapun yang telah jelas ketentuannya 
dalam dua nash itu, tentu saja tidak akan diselesihi para ulama. Keharaman 

riba, itu karena illah al-hukm-nya jelas, yakni eksploitasi seseorang pada 
orang lain yang secara ekonomi mengalami kondisi kesulitan. Kezaliman 

(al-dhulm) berupa eksploitasi ini akan merusak hubungan sosial 
kemasyarakatan, yang karenanya patut dilarang. Islam menggariskan, 
hubungan sosial-kemasyarakatan haruslah didasarkan pada “tolong-

menolong pada kebaikan dan takwa” (Qs. al-Maidah [5]: 2). Kezaliman 
atau perilaku batil, dengan alasan apapun, menabrak dan tidak berdasarkan 
norma al-Qur’an (misalnya Qs. al-Nisa [4] 29 dan Qs. al-Baqarah [2] 168) 

maupun Hadis Nabi. Namun, lain riba (usury) lain pula bunga bank 
(interest). Usury terjadi jika tambahan itu sama atau lebih besar dari jumlah 
pinjamannya. Sedang interest (bunga) tambahan lebih kurang dari 

pokoknya. Jika riba disepakati keharamannya oleh para ulama, bunga bank 
tidak. Ketidaksepakatan ini tersebab perbedaan mereka dalam memandang 

posisi bunga bank: riba atau bukan? 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci : Bunga Bank, Riba, Hukum 

 
 

© 2023 JAAD.  the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 

 

 

 

 

 
 

 
©2022 JAAD. All rights reserved 

mailto:nurulhudamaarif@gmail.com
mailto:faisalhadziq5@gmai.com


Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

132  

Pendahuluan 

Tak seorang ulamapun, baik ulama 

klasik maupun kontemporer, yang 

menyatakan kehalalan riba, karena 

keterangan pengharamannya telah 

termaktub nyata dalam al-Qur’an 

(misalnya Qs. al-Baqarah [2]: 275) 

maupun Hadis Rasulullah Saw. 

Apapun yang telah jelas 

ketentuannya dalam dua nash 

warisan Rasulullah Saw itu tentu 

saja tidak akan diselesihi para ulama 

pewarisnya (Muhammad bin ‘Isa al-

Tirmidzi: 1998, IV/346) karena cara 

pandang, sikap hidup maupun visi-

misi keislaman mereka senantiasa 

berjalan di atas rel dua sumber 

utama rujukan kaum muslim itu.  

Keharaman riba itu jelas, karena 

illah al-hukm atau kondisi khusus 

yang menyebabkan munculnya 

hukum (Manshur bin Muhammad 

al-Marwazi: 1418 H/1999 M, 

II/143) memang jelas, yakni 

eksploitasi seseorang pada orang 

lain yang secara ekonomi kesulitan. 

Kezaliman (al-dhulm) berupa 

eksploitasi ini akan  mengganggu 

dan bahkan merusak hubungan 

sosial kemasyarakatan, yang 

karenanya patut dilarang. Sebab, 

Islam menggariskan, hubungan 

sosial-kemasyarakatan haruslah 

didasarkan pada “tolong-menolong 

pada kebaikan dan takwa” (Qs. al-

Maidah [5]: 2), bukan didasarkan 

pada pengupayaan pemanfaatan 

secara pribadi. Kezaliman atau 

perilaku batil, dengan alasan 

apapun, menabrak dan tidak 

berdasarkan norma al-Qur’an 

(misalnya Qs. al-Nisa [4] 29 dan Qs. 

al-Baqarah [2] 168) maupun Hadis 

Nabi.   

Lain riba (usury) lain lagi bunga 

bank (interest). Abdul Aziz Jawish 

dan Hafni Nasif membedakan 

antara usury (riba) dengan intrest 

(bunga). Usury terjadi jika 

tambahan itu sama atau lebih besar 

dari jumlah pinjamannya. Sedang 

interest (bunga) tambahan lebih 

kurang dari pokoknya. (Abdullah 

Saeed: 1996, h. 46). Jika riba 

disepakati keharamannya oleh para 

ulama, bunga bank tidak. 

Ketidaksepakatan ini tersebab 

perbedaan mereka memandang 

posisi bunga bank: riba atau bukan? 

Karena itu, dampak lanjutannya, 

status hukum bunga bank menjadi 

tidak tunggal. Apa pasal? Tak lain 

karena bunga bank masuk dalam 

ranah problematika fikih 

kontemporer, yang belum ada 

presedennya pada zaman fikih 

klasik. Ini berbeda dengan riba yang 

(bahkan) telah menjadi tradisi 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

133  

masyarakat pra-Islam, dan menjadi 

sorotan agama-agama besar dunia. 

Karena itu, wajar jika tema bunga 

bank ini tidak dielaborasi oleh 

ulama klasik dan sebaliknya 

menjadi perhatian ulama 

kontemporer. Ulama kontemporer 

itupun lalu terpolarisasi dalam 

beberapa kubu pandangan; yang 

mengharamkan mutlak, yang 

menghalalkan dan yang status halal-

haramnya tergantung kadar 

eksploitasi yang ditimbulkan.     

Dalam konteks keragaman 

pandangan para ulama modern 

inilah, kajian tentang riba dan bunga 

bank menjadi penting diangkat 

kembali, mengingat masih banyak 

kaum muslim yang berada di zona 

abu-abu ketika menghadapi status 

bunga bank ini. Mereka gamang 

antara bunga bank sebagai riba yang 

hukumnya haram atau bunga bank 

bukan riba yang hukumnya boleh. 

Apalagi secara faktawi, kaum 

muslim saat ini belum bisa 

sepenuhnya lepas dari transaksi 

melalui bank konvensional, yang 

menerapkan sistem bunga bank dan 

telah menjadi pengetahuan umum 

nasabah. Bahkan Johannes Ibrahim 

menuliskan, perekonomian 

masyarakat modern selalu mengacu 

pada industri perbankan sebagai 

lembaga keuangan dan media 

intermediasi antara pemilik uang 

(dana) dengan defisit dana (uang). 

Perbankan memobilisasi dana dari 

masyarakat untuk ditempatkan di 

banknya dan menyalurkan kembali 

dalam bentuk kredit serta 

memberikan jasa-jasa perbankan. 

(Johannes Ibrahim; 2014, h. 1.) 

Karena itu, melalui penelitian ini, 

penulis akan mengulas tentang riba 

dan bunga bank, dari sudut pandang 

hukum fikih tentunya.    

 

Metode Penelitian 

Dilihat dari sumber data penelitiannya, 

penelitian ini dikategorikan sebagai 

penelitian kepustakaan (library research), 

karena sumber datanya diambil dari 

kepustakaan, yakni terutama al-Quran, 

Hadis dan karya-karya yang berkaitan 

dengan tema bunga bank dan riba. Menurut 

Noeng Muadjir (1996), penelitian 

kepustakaan adalah penelitian yang lebih 

mengedepankan olahan filosofis dan 

teoritis daripada uji empiris di lapangan. 

Karena sifatnya yang fiosofis dan empiris, 

penelitian kepustakaan lebih sering 

menggunakan pendekatan filosofis 

(philosophical approach). Metode ini 

mencakup sumber data, pengumpulan data, 

dan analisis data.   

Menurut Mardalis, penelitian kepustakaan 

adalah riset yang bertujuan untuk 

mengumpulkan data dan informasi melalui 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

134  

bantuan bermacam-macam material yang 

terdapat di ruangan perpustakaan. 

Misalnya, buku-buku, majalah, dokumen, 

jurnal, catatan, kisah-kisah, sejarah dll. 

Karena itu, ciri penelitian kepustakaan 

adalah: Peneliti berhadapan langsung 

dengan teks, data pustaka bersifat “siap 

pakai” atau ready made, tidak dibatasi oleh 

ruang dan waktu, dan sebagainya. 

Adapun proses penelitiannya bisa 

dijelaskan sebagai berikut: untuk 

kepentingan penelitian ini, data primer 

yang digunakan tentu saja al-Quran dan 

Hadis. Kemudian penulis menggunakan 

berbagai referensi sekunder yang berbasis 

tema yang serupa, yakni terkait bunga bank 

dan riba, baik yang ditulis oleh 

mufassir/cendekiawan klasik maupun 

modern. Baik yang berbahasa Arab 

maupun Indonesia atau Inggris. Beberapa 

kajian tentang bunga bank dan riba, juga 

sejarahnya, yang bertebaran di berbagai 

karya, lalu dikumpulkan dan dianalisis, 

lantas penulis memotret makna inti dari 

berbagai kajian yang tersaji itu.   

Pembahasan 

A. Pemaknaan Dan Ragam Riba  

Riba merupakan istilah resmi dalam al-

Qur’an dan Hadis dan karenanya populer 

di kalangan masyarakat muslim ajam atau 

non-Arab di berbagai wilayah dunia, tak 

terkecuali Indonesia. Dalam dunia 

perbankan atau transaksi keuangan, 

karenanya, istilah ini juga tidak asing sama 

sekali. Pertanyaannya: apa yang dimaksud 

riba? Dalam berbagai kamus, secara 

bahasa, riba (r-b-w) bermakna  bertambah. 

(al-Fairus Abadi: 1998, h. 332). Raba al-

ma1, maksudnya harta itu bertambah atau 

juga berkembang. (al-Zamakhsyari: 1989, 

h. 219). al-Rabiyah seringkali dimaknai 

bukit, bagian tanah yang bertambah 

meninggi (al-Razi:1415 H/1995 M, I/98) 

berbeda dengan tanah lainnya yang datar. 

Arba berarti menumbuhkan. Ungkapan 

arba fulan asl-syai’, berarti seseorang 

menumbhkan sesuatu. (Abu Ishaq; 1400 H, 

IV/127).  

Dalam al-Qur’an, kata riba digunakan 

sebanyak dua puluh kali dalam berbagai 

bentuknya. Kata r-b-w yang menjadi istilah 

riba digunakan sebanyak delapan kali. 

Secara bahasa, kata riba yang digunakan 

al-Qur’an memiliki makna: tumbuh (Qs. 

al-Hajj [22]: 5), menyuburkan (Qs. al-

Baqarah [2]: 276 dan Qs. al-Rum [30]: 39), 

mengembang (Qs. al-Ra’d [13]: 17), 

mengasuh (Qs. al-Isra’ [17]: 24 dan  Qs. al-

Syua’ra [26]: 18) dan menjadi besar dan 

banyak (Qs. al-Nahl [16]: 92). Akar kata 

ini, ¬rabwah, digunakan untuk makna 

dataran tinggi (Qs. al-Baqarah [2]: 265 dan 

al-Mu’minun [23]: 50). Secara umum, 

penggunaan ungkapan ini memiliki satu 

makna, yaitu bertambah, baik dari segi 

kuantitas maupun kualitas. (Uswatun 

Hasanah: 2014, h. 15).  

 Secara terminologis, riba berarti 

penambahan jumlah utang dalam waktu 

yang ditentukan karena masa pinjaman 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

135  

dipanjangkan waktunya atau orang yang 

meminjam tidak mampu membayar pada 

waktu yang ditentukan. Dalam bahasa 

yang sangat ringkas, riba adalah kelebihan 

harta yang diberikan seseorang tanpa ada 

unsur ganti rugi pada transaksi yang 

dilakukan antara harta dengan harta. 

Uswatun Hasanah: 2014, h. 15). 

Berdasarkan makna dasar itu juga, Ali bin 

Muhammad al-Jurjani memaknai riba 

dengan penambahan atas jumlah yang 

dibayarkan dalam peminjaman. (Ali bin 

Muhammad al-Jurjani: T.Th., h. 109). 

Tatkala menjelaskan Qs. al-Baqarah [2]: 

275, Muhammad bin Jarir al-Thabari 

menuliskan, riba itu penambahan 

pengembalian modal harta tersebab 

bertambahnya tempo pengembalian hutang 

atau pengakhiran pengembalian. 

(Muhammad bin Jarir al-Thabari: 1420 

H/2000 M, VI/13).  

Muhammad ali al-Shabuni menuliskan, al-

riba adalah al-ziyadah (penambahan). 

Menurut istilah, tulisnya, riba adalah 

penambahan atas ashl al-mal (modal harta) 

yang ditarik oleh yang meminjami (al-

dain) dari yang berhutang atau peminjam 

(al-madin) karena unsur penundaan 

pembayaran. (Muhammad Ali al-Shabuni: 

1417 H/1997 M, I/157). Hal serupa 

dituliskan Wahbah al-Zuhaili. 

Menurutnya, al-riba adalah al-ziyadah 

(penambahan). Sedangkan secara syar’i, 

riba adalah penambahan harta secara 

khusus sebagai ganti uang pembelian atau 

pinjaman, karena penempoan, baik berupa 

harta/uang atau kadar makanan. (Wahbah 

al-Zuhaili: 1418 H, III/ 84). Menurut 

Afzalurrahman, riba itu pembayaran yang 

dikenakan untuk pinjaman pokok sebagai 

imbalan terhadap masa pinjaman itu 

berlaku. (Habib Nazir dan Muhammad 

Hasanuddin: 2008, h. 562). al-Maududi 

menyatakan, riba adalah tambahan yang 

melebihi dari pokok pinjaman walaupun 

tambahan tersebut sedikit. (Habib Nazir 

dan Muhammad Hasanuddin: T.Th., h. 

562; Heri Sudarsono: 2008, h. 10). 

Sedangkan menurut Abd al-‘Alim Ibrahim, 

riba adalah menuntut tambahan atas barang 

tertentu karena tempo. Allah Swt 

mengancam pelakunya dengan siksa yang 

pedih karena ada unsur memakan harta 

orang lain dengan batil. (Abd al-‘Alim 

Ibrahim: T.Th.,  h. 73).  

Karena itu, bersesuaian dengan penjelasan 

di atas, secara garis besar para ulama 

mengelompokkan riba menjadi dua, yaitu 

riba utang-piutang dan riba jual beli. (Heri 

Sudarsono; h. 15). Menurut Syafii 

Antonio, para fuqaha mazhab Hanafi, 

Maliki dan Hanbali membagi riba menjadi 

dua, yaitu riba al-nasi’ah dan riba al-fadl. 

Riba al-nasi’ah adalah penangguhan 

penyerahan atau penerimaan jenis barang 

ribawi yang dipertukarkan dengan jenis 

barang ribawi lainnya. Riba al-nasi’ah 

dapat muncul karena adanya perbedaan, 

perubahan, atau tambahan antara yang 

diserahkan saat ini dan diserahkan 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

136  

kemudian. Riba fadl adalah pertukaran 

antar barang sejenis dengan kadar atau 

tukaran yang berbeda. (M. Syafi’e 

Antonio: 2001, h. 41). Sedang riba al-fadl 

disebut juga riba al-buyu’, yaitu riba yang 

timbul dalam akad jual-beli atau 

pertukaran barang sama jenisnya yang 

tidak memenuhi kualitas dan kuantitas 

yang sama. (Heri Sudarsono: h. 15.) 

Ibn a-Qayyim al-Jauziyyah membagi riba 

menjadi dua, yakni riba jali (jelas) dan riba 

khafi (samar). Riba jali sangat terkenal di 

kalangan masyarakat Arab jahiliyyah dan 

sangat merugikan kehidupan. Inilah yang 

dimaksud riba al-nasiah, yang dilarang al-

Qur’an, karena pembayarannya berlipat 

ganda akibat pengunduran waktu. 

Sedangkan riba khafi kurang dikenal di 

kalangan masyarakat Arab jahiliyyah. Ini 

yang disebut riba al-fadl, yakni menjual 

sesuatu dengan alat tukar sejenis dengan 

adanya penambahan salah satunya tanpa 

tenggang waktu, seperti menjual satu kilo 

gram gandum dengan dua kilo gram 

gandum. (Hendi Suhendi: 2002, h. 61-62).  

B. Praktik Riba Sebelum Islam 

Riba memang telah mentradisi dan telah 

dipraktikkan oleh masyarakat pra-Islam. 

Sebagian menjalankan dan sebagian 

mengutuknya. Dalam pemahaman 

sederhana, riba adalah kegiatan ekonomi 

yang mengambil bentuk pembungaan 

uang. Plato (427-347 S.M.), seorang filosuf 

Yunani, termasuk yang mengutuk keras 

pembungaan uang, yang dalam literatur 

Barat disebut usury atau interest. Menurut 

Abu Zahrah (1970), pengutukan yang sama 

dilakukan oleh Solon, yang dikenal sebagai 

peletak dasar undang-undang Athena dan 

salah seorang di antara tujuh orang yang 

bijak ketika itu. Sikap ini mirip seperti 

yang dikemukakan Plato meskipun Solon 

tidak sama persis. (Uswatun Hasanah: h. 

15-16). Ini menunjukkan pengecaman 

praktik riba telah dilakukan oleh berbagai 

kalangan, baik kalangan internal maupun 

eksternal agama-agama dunia.  

Karena riba sudah terjadi sejak dini, tak 

heran jika di kalangan masyarakat jahiliyah 

pun praktik ini dilakukan dan bahkan 

menjadi sumber ekonomi utama sebagian 

kalangan. Namun demikian, di kalangan 

masyarakat jahiliyah ternyata juga tidak 

terjadi kesepahaman tentang praktik riba 

ini, mengingat dampak sosialnya yang 

buruk. Banyak diantara mereka yang 

mencelanya. Menurut Ibn Hisyam, ketika 

masyarakat jahiliyah berbincang-bincang 

hendak membangun Ka’bah kembali, 

ketika itu ada yang mengatakan: “Hai 

sekalian orang Quraisy, dalam membangun 

Ka’bah ini jangan menggunakan sesuatu 

yang diperoleh dengan jalan yang tidak 

baik, hasil pelacuran, riba, atau hasil 

penganiayaan pada seseorang.” (Uswatun 

Hasanah: h. 15-16). 

Apa yang dituliskan Ibn Hisyam itu 

menunjukkan dengan baik adanya 

kesadaran masyarakat jahiliyah tentang 

perilaku yang suci dan perilaku yang tidak 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

137  

suci. Praktik riba, dalam pandangan 

mereka, termasuk praktik tidak suci, yang 

karenanya dikecam. Itu sebabnya, Ka’bah 

sebagai tempat yang disucikan tidak 

semestinya dibangun melalui usaha yang 

tidak suci, termasuk riba. Dalam bahasa 

masyarakat Indonesia, khususnya Jawa-

Sunda, ini disebut sebagai “pamali” atau 

ketidakpatutan. Riba sebagai kegiatan 

kotor tidak patut digunakan untuk 

membangun tempat suci. Ternyata sampai 

sejauh itulah cara pandangan masyarakat 

jahiliyah, kendati mereka bukan 

masyarakat yang memiliki doktrin samawi.    

   Uswatun Hasanah, dalam 

penelitiannya, menuliskan bahwa praktik 

riba kala itu tidak hanya berupa uang, 

melainkan juga barang atau hewan ternak. 

Imam al-Thabari menuturkan riwayat yang 

berasal dari Ibn Zaid, riba kala itu berupa 

pelipatgandaan obyek yang dipinjam dan 

umur hewan ternak. Jika masa yang 

disepakati tiba, maka kreditor mendatangi 

debitor, lalu kreditor mengatakan: bayarlah 

hutangmu atau kamu memberikan 

tambahan kepadaku! Bila mampu, debitor 

akan membayar utang itu. Jika tidak 

mampu, debitor dianggap memiliki hutang 

unta lebih tua dari yang dipinjamnya 

dahulu. Jika awalnya ia meminjam unta 

berumur satu tahun masuk tahun kedua, 

maka unta yang harus dibayarkannya 

berumur dua tahun masuk tahun ketiga 

(bintu labun). Jika ia belum mampu juga 

pada pembayaran berikutnya, hutangnya 

menjadi unta yang berumur tiga tahun 

masuk tahun keempat (hiqqah). Bila pada 

pembayaran berikutnya ia belum juga 

mampu, maka hutangnya menjadi unta 

yang berumur lima tahun (jaza’ah). 

(Uswatun Hasanah: h. 15-16). 

 Pelipatgandaan yang demikian tentu 

saja akan sangat memberatkan debitor atau 

orang yang meminjam. Sudah nyata-nyata 

ia tidak mampu membayarnya sesuai 

waktu yang ditentukan, iapun terkena 

resiko beban hutang tambahan yang 

bahkan nilainya dua kali lipat. Begitu 

seterusnya hingga peminjam benar-benar 

tercekik kesulitan. Praktik penghutangan 

seperti inilah yang sangat dikecam oleh al-

Qur’an juga Hadis. Inilah yang disebut 

penzaliman karena unsur adh’afan 

mudha’afah (pelipatgandaan beban). 

Akhirnya tidak ada lagi nilai tolong-

menolong sebagai kekhasan perilaku sosial 

manusia, karena yang ada hanyalah 

ekploitasi pemodal atas kalangan alit yang 

terpaksa terjerat hutang Di sinilah nilai-

nilai sosial-kemasyarakatan menjadi 

hilang.  

C. Dampak Riba Bagi Kehidupan 

Sosial 

Seperti sudah diuraikan di atas, praktik riba 

dikecam oleh banyak kalangan. Kecaman 

ini bukan tanpa alasan. Ekploitasi dan sifat 

praktik riba yang kotor dan merugikan 

orang lain itulah yang menjadi alasan 

pengecaman, termasuk kecaman oleh 

agama, baik Islam maupun agama 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

138  

selainnya. Agama-agama samawi bahkan 

ramai-ramai mengecamnya. Hal ini tak lain 

karena sistem ekonomi ribawi dinilai 

membahayakan perekonomian umat. Apa 

saja dampaknya bagi perekonomian? 

Penulis mencoba merangkumnya dari 

beberapa sumber. 

Pertama, di bawah sistem ekonomi ribawi, 

kesenjangan pertumbuhan ekonomi 

masyarakat dunia makin terjadi secara 

konstan, sehingga yang kaya makin kaya 

dan yang miskin makin miskin. Data IMF 

menunjukkan bagaimana kesenjangan 

tersebut terjadi sejak tahun 1965 sampai 

hari ini. 

Kedua, suku bunga (yang berlebihan dan 

mencekik tentu saja, pen.) juga 

berpengaruh terhadap investasi, produksi 

dan terciptanya pengangguran. Semakin 

tinggi suku bunga, maka investasi semakin 

menurun. Jika investasi menurun, produksi 

juga menurun. Jika produksi menurun, 

maka angka pengangguran dan kemiskinan 

akan meningkat. 

Ketiga, teori ekonomi makro mengajarkan 

bahwa suku bunga akan secara signifikan 

menimbulkan inflasi. Inflasi yang 

disebabkan oleh bunga adalah inflasi yang 

terjadi akibat ulah tangan manusia. Inflasi 

akan menurunkan daya beli atau 

memiskinkan rakyat. (Nashr Akbar: 2010, 

h. 110-121). 

Keempat, sistem ekonomi ribawi juga telah 

menjerumuskan negara-negara 

berkembang kepada debt trap (jebakan 

hutang) yang dalam, sehingga untuk 

membayar bunga saja mereka kesulitan, 

apalagi bersama pokoknya. (Marwini: 

2017, h. 14-15).  

Kelima, sistem ekonomi ribawi telah 

banyak menimbulkan krisis ekonomi di 

dunia sepanjang sejarah. (Hendi Suhendi; 

h. 65.) 

Melalui fakta itu, benarlah yang 

mengatakan bahwa sistem ekonomi ribawi 

tidak menumbuhkan ekonomi masyarakat, 

tapi justru menghancurkan sendi-sendi 

perekonomian negara, bangsa dan 

masyarakat secara luas. Sistem ekonomi 

ribawi telah menimbulkan ketidakadilan 

dalam masyarakat terutama bagi para 

pemberi modal yang pasti menerima 

keuntungan tanpa mau tahu apakah para 

peminjam dana memperoleh keuntungan 

atau tidak. Kalau para peminjam dana 

mendapatkan untung dalam bisnisnya, 

maka persoalan ketidakadilan mungkin 

tidak akan muncul. Namun, bila usaha 

bisnis para peminjam modal bangkrut, para 

peminjam modal juga harus membayar 

kembali modal yang dipinjamkan dari 

pemodal ditambah bunga pinjaman. Dalam 

keadaan ini, para peminjam modal yang 

sudah bangkrut seperti jatuh ditimpa 

tangga pula. Bukankah ini sesuatu yang 

sangat tidak adil? (Marwini: h. 15).  

 Penjelasan di atas, tampaknya lebih 

terkesan menyorot atau menghakimi 

dampak bunga bank sebagai sistem 

perekonomian ribawi, padahal 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

139  

sesungguhnya terjadi diskusi panjang 

terkait hubungan keduanya, yang nanti 

akan dijelaskan dalam tulisan ini di bagian 

belakang. Jika melihat diskusi yang ada, 

tidak serta-merta bunga bank bisa 

dihukumi terlarang dan menjadi akibat 

utama rusaknya perekonomian berbagai 

negara. Karena bunga bank itu 

prosentasenya bermacam-macam dan ada 

rasionalisasinya. Tidak bisa dipungkiri 

juga, sangat banyak yang terbantu 

perekonomiannya dan lalu meningkat 

kadar sosialnya, karena hubungan yang 

baik dengan bank sebagai pihak pemberi 

pinjaman. Selain itu, ketergantungan 

masyarakat pada sistem perbankan 

konvensional menjadi hal lain yang 

sepatutnya dipertimbangkan, sehingga 

telah menjadi kesadaran umum seluruh 

lapisan masyarakat. Lebih-lebih pada 

kondisi ril belum tersedianya perbankan 

yang sama sekali steril dari bunga.   

Yang merusak sistem perekonomian 

adalah sistem pembungaan yang adh’afan 

mudha’afah (berlipat-ganda), yang di atas 

ambang rasional. Praktik-praktik inilah 

yang terjadi di zaman jahiliyah atau pra-

Islam, dan mungkin juga masih saja terjadi 

di zaman modern ini. Menurut Sulaiman 

Rasjid, biasanya tidak ada yang mau 

melakukan pinjaman kecuali orang yang 

sangat hajat walaupun dia tahu dan yakin 

akibat yang akan menimpanya. Tapi 

karena hajat, terpaksa dipikulnya juga 

meskipun akan meruntuh bahunya. (H. 

Sulaiman Rasjid, 1981, h. 281). Mereka 

inilah yang kemudian menjadi korban 

rente. Praktik pembungaan demikianlah 

yang jelas akan menjerat leher masyarakat 

yang semestinya membutuhkan 

pertolongan serius. Terkait riba ini, 

Muhammad Ali al-Shabuni menuliskan, 

itulah alasannya ia diharamkan, lantaran di 

dalamnya terkandung kerusakan serius 

baik secara individual dan sosial (hurrima 

al-riba lima fih min al-dharar al-fadih bi al-

fard wa al-mujtama’). Di dalamnya 

terkandung ziyadah (penambahan/bunga) 

yang menghancurkan perekonomian 

peminjam. (Muhammad Ali al-Shabuni: 

I/158). Untuk itu, beliau menjelaskan, riba 

adalah usaha buruk yang memiliki sisi 

buram nan keji/bejat (al-kasb al-khabits 

dzu al-wajh al-kalih al-thalih). Di 

dalamnya juga terkandung sifat kikir dan 

kotor. Berbeda dengan sedekah yang 

mengandung nilai berbagi, kedermawanan 

dan kesucian. Ini yang secara telanjang 

membedakan antara sedekah sebagai al-

kasb al-thayyib (usaha yang baik) dan riba 

sebagai al-kasb al-khabits (usaha yang 

buruk). (Muhammad Ali al-Shabuni: 

I/158).  

al-Sayid Sabiq juga memberikan alasan 

pengharaman riba, kaitannya dengan 

dampak yang ditimbulkan dalam internal 

masyarakat: Pertama, menghadirkan 

permusuhan antar masyarakat. Kedua, 

melahirkan kelas di masyarakat yang hidup 

mewah tanpa kerja. Ketiga, melahirkan 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

140  

penjajahan. Keempat, Islam menghimbau 

agar manusia memberikan pinjaman pada 

saudaranya dengan peminjaman yang baik 

(qardhan hasanan) tatkala ia 

membutuhkan, supaya mendapat pahala. 

(al-Sayid Sabiq: 1997, III/129). Dan bagi 

pelakunya, keadaan batin atau psikologis 

pemakan riba itu tidak tenang, selalu 

gelisah, tak ubahnya bagaikan orang yang 

kemasukan setan (Qs. al-Baqarah [2]:  

275). Keadaan ini akan membuat pemakan 

riba jauh dari Allah Swt dan jauh dari 

kebenaran. Akibatnya, mereka tidak dapat 

lagi membedakan mana yang halal dan 

mana yang haram, mana yang manfaat dan 

mana yang madharat, juga mana yang 

boleh dan yang terlarang. (Tim Penafsir 

Kemenag RI: 2010, I/424). 

D. Riba Dalam Agama-Agama Dunia 

Seperti telah diuraikan sebelumnya, 

praktik riba itu sudah menyejarah, berjalan 

seiring sejarah peradaban manusia. Tak 

heran karenanya, jika agama-agama besar 

dunia memberikan perhatian serius tentang 

praktik eksploitasi manusia atas manusia 

ini, terutama eksploitasi ekonomi. Bahkan, 

berdasarkan pembacaan penulis pada 

beberapa keterangan, agama-agama besar 

dunia memiliki pandangan yang serupa 

terkait status riba ini.   

Misalnya saja, dalam karyanya, Vethzal 

Rivai dkk, menuliskan, bahwa 

pengharaman riba tidak ada perbedaan 

diantara agama-agama besar dunia. Hindu 

dan Budha termasuk yang 

mengharamkannya. (Vethzal Rivai dkk: 

2007, h. 761). al-Sayid Sabiq menuliskan, 

riba diharamkan oleh seluruh agama 

samawi dan karenanya prakik riba ini 

terlarang dalam tradisi Yahudi, Nashrani 

dan Islam. Hanya saja, menurutnya, orang-

orang Yahudi tidak melihat adanya 

larangan apabila riba ditarik dari selain 

golongan mereka. (al-Sayid Sabiq: 1997, 

III/128). Artinya, orang Yahudi 

mengharamkan riba secara internal dan 

membolehkan secara eksternal. Bahkan al-

Sayid Sabiq menuliskan, Escobar pernah 

menyatakan: “Sesungguhnya orang yang 

mengatakan riba itu bukan 

kemaksiatan/kedurhakaan, maka ia dinilai 

sebagai mulhidan kharijan ‘an al-din atau 

ateis yang nyata keluar dari agama.” (al-

Sayid Sabiq: 1997, III/128). 

Pemikir lain, semisal Muhammad Abu 

Zahra (Muhammad Abu Zahra: 1390 

H/1970 M, h. 7-10), Muhammad Syafii 

Antonio (M. Syafi’i Antonio: h. 42), juga 

menyebutkan bahwa Yahudi dan Nasrani 

melarang riba, walaupun pada tataran 

praktiknya masih banyak yang 

mengabaikannya. Mengutip penelitian 

Nurhadi (lihat footnote No. 25. Nurhadi; 

2017, h. 57), larangan praktik riba di 

kalangan Yahudi tercantum dalam Kitab 

Perjanjian Lama (old testament). 

1. “Jika engkau meminjamkan uang 

kepada salah seorang umat-Ku orang yang 

miskin di antaramu, maka janganlah 

engkau berlaku sebagai penagih hutang 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

141  

terhadap dia. Janganlah engkau 

membebankan bunga uang terhadapnya.” 

(Kitab Exodus/Keluaran, pasal 22 ayat 25). 

2. “Janganlah engkau membungakan 

kepada saudaramu, baik uang maupun 

bahan makanan, atau apapun yang 

dibungakan.” (Kitab 

Deotoronomy/Ulangan, pasal 23 ayat 19). 

3. “Jangan engkau mengambil bunga 

uang atau riba darinya, melainkan engkau 

harus takut akan Allahmu, supaya 

saudaramu bisa hidup di antaramu. Jangan 

engkau memberi uangmu kepadanya 

dengan meminta bunga, juga makananmu 

jangan kau berikan dengan meminta riba.” 

(Kitab Lavicitus/Imamat, pasal 25 ayat 36-

37).  

Dalam penelitian Nurhadi dituliskan, 

sejarah Yunani dan Romawi mencatat 

konsep bunga dalam beberapa jenis. Secara 

umum, nilai bunga terbagi empat 

tingkatan, yaitu: pinjaman biasa (6% -

18%), pinjaman properti (6%-12%), 

pinjaman antarkota (7%-12%), dan 

pinjaman perdagangan dan industri (12%-

18%). Pada masa Romawi, sekitar abad V 

SM hingga IV M, terdapat undang-undang 

yang membenarkan penduduknya 

mengambil bunga selama tingkat bunga 

tersebut sesuai dengan tingkat maksimal 

yang dibenarkan hukum (maximum legal 

rate). Meskipun undang-undang 

membenarkan pengambilan bunga, tetapi 

pengambilannya tidak dibenarkan dengan 

cara bunga-berbunga (double countable) 

(Nurhadi: h. 57), yang dalam bahasa Qs. 

Ali Imran [3]: 130 disebut adh’afan 

mudha’afah (berlipat-ganda).  

Raja Genucia (342 SM) memutuskan 

bunga bank tidak boleh, tetapi Raja 

Unciaria (88 SM) membolehkan kembali. 

Bunga bank pada zaman Romawi ada 

empat, yaitu: bunga maksimal yang 

dibenarkan (8-12%), bunga pinjaman biasa 

di Roma (4-12%), bunga untuk wilayah 

(daerah taklukan Roma) (6-100%), dan 

bunga khusus Byzantium (4-12 %). Praktik 

pengambilan bunga dibenci para filosof, 

misalnya Plato (427-347 SM)27 dan 

Aristoteles (384-322 SM), didukung oleh 

Cato (234-149 SM)28 dan Cicero (106-43 

SM). Mereka mengutuk orang-orang 

Romawi yang mengambil bunga. Teologi 

Kristen dalam Kitab Perjanjian Baru tidak 

menyebutkan permasalahan ini secara 

jelas. Namun, kalangan Kristiani 

menganggap bahwa ayat yang terdapat 

dalam Lukas 6: 34-5 sebagai ayat yang 

mengecam praktik pengambilan bunga. 

Dari ayat tersebut, ada beberapa pendapat 

dalam internal Kristen: pendeta awal 

Kristen (abad I hingga XII) yang 

mengharamkan bunga, pandangan para 

sarjana Kristen (abad XII-XVI) yang 

berkeinginan agar bunga diperbolehkan, 

dan pandangan para reformis Kristen (abad 

XVI-1836) yang menyebabkan agama 

Kristen menghalalkan bunga. Pada masa 

Awal Kristen (Abad I-XII), umumnya 

pengambilan bunga dilarang. St. Gregory 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

142  

dari Nyssa (335-395) mengutuk praktik 

bunga, juga St. Augustine. Larangan 

praktik bunga juga dikeluarkan oleh gereja 

dalam bentuk undang-undang (canon). 

(Nurhadi: h. 57-59). 

E. Kecaman Al-Quran Pada Praktik 

Riba 

Sebagaimana orang-orang dan agama-

agama terdahulu mengecam praktik riba, 

secara formal Islam melalui al-Qur’an pun 

mengecam praktik riba, bukan bunga bank 

secara khusus tentu saja. Tidak hanya satu 

dua ayat yang berbicara tentang riba, 

melainkan lebih puluhan ayat. Dan, 

kecaman pada riba itu beragam bentuknya, 

termasuk membandingkan dengan 

keberkahan jual-beli atau zakat/sedekah. 

Dalam tulisan ini, ada beberapa ayat yang 

penulis tampilkan, sekedar untuk 

menunjukkan kecaman itu.  

Allah Swt berfirman: 

ِ  عِنْدَ  يرَْبُو فلََ  النَّاسِ  أمَْوَالِ  فيِ لِيرَْبُوَ  رِبًا مِنْ  آتيَْتمُْ  وَمَا اللَّّ  

ِ  وَجْهَ  ترُِيدوُنَ  زَكَاة   مِنْ  آتيَْتمُْ  وَمَا ئكَِ  اللَّّ همُُ  فَأوُلََٰ  

 الْمُضْعِفُونَ 

Artinya: “Dan sesuatu riba (tambahan) 

yang kamu berikan agar dia bertambah 

pada harta manusia, maka riba itu tidak 

menambah pada sisi Allah. Dan apa yang 

kamu berikan berupa zakat yang kamu 

maksudkan untuk mencapai keridhaan 

Allah, maka (yang berbuat demikian) 

itulah orang-orang yang melipat gandakan 

(pahalanya).” (Qs. al-Rum [30]: 39). 

Allah Swt juga berfirman: 

 

بَا وَأخَْذِهِمُ  بِالْبَاطِلِ  النَّاسِ  أمَْوَالَ  وَأكَْلِهِمْ  عَنْهُ  نُهُوا وَقدَْ  الر ِ  

ألَِيمًا عَذاَبًا مِنْهُمْ  لِلْكَافرِِينَ  وَأعَْتدَْنَا   

   

Artinya: “Dan disebabkan mereka 

memakan riba, padahal sesungguhnya 

mereka telah dilarang dari padanya, dan 

karena mereka memakan harta benda orang 

dengan jalan yang batil, Kami telah 

menyediakan untuk orang-orang yang kafir 

di antara mereka itu siksa yang pedih.” (Qs. 

al-Nisa [4]:161). 

Allah Swt berfirman: 

بَا تأَكْلُُوا لَ  آمَنُوا الَّذِينَ  أيَُّهَا يَا وَاتَّقُوا مُضَاعَفةًَ  أضَْعَافًا  الر ِ  

 َ َ  وَاتَّقُوا .تفُْلِحُونَ  لَعلََّكمُْ  اللَّّ تفُْلِحُون لَعلََّكمُْ  اللَّّ  

َ  وَأطَِيعُوا لِلْكَافرِِينَ  أعُِدَّتْ  الَّتيِ  النَّارَ  وَاتَّقُوا سُولَ  اللَّّ وَالرَّ  

ترُْحَمُونَ  لَعلََّكمُْ  . 

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, 

janganlah kamu memakan riba dengan 

berlipat-ganda dan bertakwalah kamu 

kepada Allah supaya kamu mendapat 

keberuntungan. Takutlah kalian akan api 

neraka yang disiapkan untuk orang-orang 

kafir. Taatlah kalian kepada Allah dan 

rasul-Nya supaya kalian dirahmati.” (Qs. 

Ali Imran [3]: 130-132). 

Dalam ayat lain, Allah Swt berfirman: 

بَا يَأكْلُُونَ  الَّذِينَ  يَتخََبَّطهُُ  الَّذِي يقَُومُ  كَمَا إِلَّ  يَقُومُونَ  لَ  الر ِ  

لِكَ  الْمَس ِ  مِنَ  الشَّيْطَانُ  مِثلُْ  الْبَيْعُ  إِنَّمَا قَالُوا بِأنََّهُمْ  ذََٰ  

بَا ُ  وَأحََلَّ  الر ِ مَ  الْبَيْعَ  اللَّّ بَا وَحَرَّ مَوْعِظَة   جَاءَهُ  فَمَنْ  الر ِ  

ِ  إلِىَ  وَأمَْرُهُ  سَلفََ  مَا فلََهُ  فَانْتهََىَٰ  رَب ِهِ  مِنْ  عَادَ  وَمَنْ  اللَّّ  

ئكَِ  خَالِدوُنَ  فِيهَا همُْ  النَّارِ  أصَْحَابُ  فَأوُلََٰ  

Artinya: “Orang-orang yang makan 

(mengambil) riba tidak dapat berdiri 

melainkan seperti berdirinya orang yang 

kemasukan setan lantaran (tekanan) 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

143  

penyakit gila. Keadaan mereka yang 

demikian itu, adalah disebabkan mereka 

berkata (berpendapat), sesungguhnya jual 

beli itu sama dengan riba, padahal Allah 

telah menghalalkan jual beli dan 

mengharamkan riba. Orang-orang yang 

telah sampai kepadanya larangan dari 

Tuhannya, lalu terus berhenti (dari 

mengambil riba), maka baginya apa yang 

telah diambilnya dahulu (sebelum datang 

larangan); dan urusannya (terserah) kepada 

Allah. Orang yang kembali (mengambil 

riba), maka orang itu adalah penghuni-

penghuni neraka; mereka kekal di 

dalamnya.” (Qs. al-Baqarah [2]: 275). 

Dan, Allah Swt juga berfirman: 

َ  اتَّقُوا آمَنُوا الَّذِينَ  أيَُّهَا يَا بَا مِنَ  بَقِيَ  مَا وَذرَُوا اللَّّ إنِْ  الر ِ  

ِ  مِنَ  بِحَرْب   فَأذْنَُوا تفَْعلَُوا لمَْ  فَإنِْ  .مُؤْمِنِينَ  كُنْتمُْ  اللَّّ  

تظَْلِمُونَ  لَ  أمَْوَالِكمُْ  رُءُوسُ  فلََكمُْ  تبُْتمُْ  وَإِنْ  وَرَسُولِهِ   

تظُْلَمُونَ  وَلَ   

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, 

bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan 

sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu 

orang-orang yang beriman. Maka jika 

kamu tidak mengerjakan (meninggalkan 

sisa riba), maka ketahuilah, bahwa Allah 

dan Rasul-Nya akan memerangimu. Dan 

jika kamu bertaubat (dari pengambilan 

riba), maka bagimu pokok hartamu; kamu 

tidak menganiaya dan tidak (pula) 

dianiaya.” (Qs. al-Baqarah [2]: 278-279). 

Tatkala terjadi Fath Makkah (8 H), ‘Attab 

bin Asid diangkat menjadi Gubernur 

Makkah. Kala itu Bani Amr bin Umair bin 

Auf ingin menagih riba dari Bani al-

Mughirah atas hutang-hutang yang terjadi 

di zaman jahiliyah. Ketika Islam hadir, 

hutang-piutang itu masih tersisa dan 

berjumlah banyak. Bani Amr pun datang 

untuk mengambil uang ribanya, namun 

Bani al-Mughirah menolak 

memberikannya karena sudah terikat oleh 

ketentuan Islam. Merekapun mengadukan 

persoalan ini pada Gubernur ‘Attab bin 

Asid. Gubernur ‘Attab menulis surat pada 

Rasulullah Saw tentang hal ini. Seperti 

dituliskan Imam al-Thabari, atas peristiwa 

ini maka turunlah Qs. al-Baqarah [2]: 278 

dan 279. (Muhammad bin Jarir al-Thabari: 

VI/23). 

Menurut al-Qur'an dan Tafsirnya, seakan-

akan Allah Swt ingin mengatakan: “Jika 

kamu benar-benar beriman, maka 

tinggalkanlah riba! Jika kamu tidak 

menghentikannya, berarti kamu telah 

berdusta kepada Allah dalam pengakuan 

imanmu. Mustahil orang yang mengaku 

beriman dan bertakwa melakukan praktik 

riba, karena perbuatan ini tidak mungkin 

ada pada diri seseorang pada saat dan 

waktu yang sama. Yang terjadi ialah 

seorang menjadi pemakan riba atau 

seseorang beriman dan bertakwa tanpa 

memakan riba.” (Tim Penafsir Kemenag 

RI: I/427). M. Quraish Shihab menuliskan: 

“… riba tidak menyatu dengan iman dalam 

diri seseorang. Jika seseorang melakukan 

praktik riba, itu bermakna ia tidak percaya 

kepada Allah Swt dan janji-janji-Nya.” (M. 

Quraish Shihab: 2002, I/726).  



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

144  

F. Kecaman Hadis Pada Praktik Riba 

Selain dalam kitab suci al-Qur’an, 

kecaman apada riba lebih banyak lagi 

ditemukan dalam Hadis Nabi Muhammad 

Saw. Namun dalam tulisan ini hanya 

beberapa saja yang akan ditampilkan. 

Misalnya, dalam Hadis yang diriwayatkan 

Imam al-Bukhari dan Imam Muslim dari 

Abu Hurairah, Rasulullah Saw bersabda 

bahwa ada tujuh perilaku yang harus 

dijauhi karena mendatangkan keburukan. 

Beliau bersabda: 

رْكُ  حْرُ  بِاللَِّّ  الش ِ مَ  الَّتيِ النَّفْسِ  وَقَتلُْ  وَالس ِ ُ  حَرَّ بِالْحَق ِ  إِلَّ  اللَّّ  

بَا وَأكَْلُ  حْفِ  يَوْمَ  وَالتَّوَل ِي الْيَتِيمِ  مَالِ  وَأكَْلُ  الر ِ وَقَذْفُ  الزَّ  

الْغَافلَِتِ  الْمُؤْمِنَاتِ  الْمُحْصَنَاتِ    

Artinya: “Menyekutukan Allah, sihir, 

membunuh jiwa dengan cara yang haram, 

memakan riba, memakan harta anak yatim, 

kabur dari medan perang, menuduh berzina 

wanita suci yang sudah menikah karena 

kelengahan mereka. (HR. al-Bukhari dan 

Muslim). (Muhammad bin Ismail al-

Bukhari: 1422 H, VIII/175; Muslim bin 

Hajjaj al-Qusyairi; T.Th., I/92).  

Dalam riwayat Imam Muslim, dari Jabir 

bin Abdillah diceritakan bahwa Rasulullah 

Saw melaknat pemakan riba dan orang-

orang yang terkait dengannya.  

ِ  رَسُولُ  لَعَنَ  ُ  صَلَّى اللَّّ بَا آكِلَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّّ وَمُؤْكِلهَُ  الر ِ  

سَوَاء   همُْ  وَقَالَ  وَشَاهِديَْهِ  وَكَاتِبهَُ   

Artinya: “Rasulullah melaknat pemakan 

riba, orang yang memberi makan dengan 

riba, juru tulis transaksi riba, dua orang 

saksinya, semuanya sama saja.” (HR. 

Muslim). (Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi: 

III/1219). 

Imam al-Bukhari juga meriwayatkan Hadis 

lain, dari Samurah bin Jundub, bahwa 

Rasulullah Saw bersabda: 

مُقدََّسَة   أرَْض   إلِىَ فَأخَْرَجَانيِ أتَيََانيِ رَجُلَيْنِ  اللَّيْلَةَ  رَأيَْتُ   

قَائمِ   رَجُل   فِيهِ  دمَ   مِنْ  نَهَر   عَلىَ أتَيَْنَا حَتَّى فَانْطَلَقْنَا  

جُلُ  فَأقَْبلََ  حِجَارَة   يدَيَْهِ  بَيْنَ  رَجُل   النَّهَرِ  وَسَطِ  وَعَلىَ الرَّ  

جُلُ  أرََادَ  فَإذِاَ النَّهَرِ  فِي الَّذِي جُلُ  رَمَى يَخْرُجَ  أنَْ  الرَّ الرَّ  

لِيَخْرُجَ  جَاءَ  كلَُّمَا فجََعلََ  كَانَ  حَيْثُ  فرََدَّهُ  فِيهِ  فيِ بِحَجَر    

فَقَالَ  هَذاَ مَا فقَلُْتُ  كَانَ  كَمَا فَيرَْجِعُ  بِحَجَر   فِيهِ  فيِ رَمَى  

بَا  آكِلُ  النَّهَرِ  فيِ رَأيَْتهَُ  الَّذِي الر ِ  

Artinya: “Tadi malam aku melihat dua 

orang lelaki, lalu keduanya mengajakku 

pergi ke sebuah tanah yang disucikan. 

Kamipun berangkat sehingga sampai ke 

satu sungai yang berair darah. Di situ 

terdapat seorang lelaki sedang berdiri. Di 

tengah sungai terdapat seorang lelaki lain 

yang menaruh batu di hadapannya. Ia 

menghadap ke arah lelaki yang ada di 

sungai. Kalau lelaki di sungai itu mau 

keluar, ia melemparnya dengan batu 

sehingga terpaksa lelaki itu kembali ke 

dalam sungai darah. Demikianlah 

seterusnya setiap kali lelaki itu hendak 

keluar, lelaki yang di pinggir sungai 

melempar batu ke mulutnya sehingga ia 

terpaksa kembali lagi seperti semula. Aku 

bertanya: “Apa ini?” Salah seorang lelaki 

yang bersamaku menjawab: “Yang engkau 

lihat dalam sungai darah itu adalah 

pemakan riba.”(HR. al-Bukhari). 

(Muhammad bin Ismail al-Bukhari: III/59). 

  



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

145  

G. Silang pendapat ulama: bunga bank 

riba atau bukan? 

Dalam penelitiannya, Abdurrahman Kasdi 

menuliskan, praktik perbankan dalam 

bentuknya yang awal sesungguhnya telah 

dikenal sejak tahun 2500 SM di Mesir kuno 

dan Yunani, selanjutnya dikembangkan 

bangsa Romawi. Perbankan modern 

dikembangkan oleh negara Italia abad 

pertengahan yang dikuasai oleh beberapa 

keluarga untuk membiayai 

perdagangan/bisnis wol. 

Perkembangannya yang pesat baru terjadi 

pada abad ke-18 dan abad ke-19 di hampir 

seluruh negara dunia. Kegiatan perbankan 

senantiasa dikaitkan dengan masalah uang 

dan bunga. Tampaknya perbankan dengan 

sistem bunga semakin mapan dalam 

perekonomian modern, sehingga hampir 

tidak mungkin dihindari, apalagi 

dihilangkan. Bank merupakan kekuatan 

ekonomi masyarakat modern, terutama di 

negara-negara Barat. (Abdurrohman 

Kasdi: 2013, h. 320). 

Apa sesungguhnya yang dimaksud bunga 

dalam perbankkan modern? Secara 

sederhana, bunga (interest/faidah) adalah 

balas jasa atas pemakaian dana dalam 

perbankan. Istilah interest atau faidah ini 

digunakan oleh MUI dalam Fatwa Bunga 

(Interest/Faidah), Terorisme, dan 

Penetapan Awal Ramadhan, Syawal dan 

Dzulhijjah, tahun 2003. (KH. Ma’ruf 

Amin, dkk.: 2010, h. 721).  Dalam rangka 

balas jasa pada penabung, bank 

meminjamkan dana dalam bentuk kredit 

pada masyarakat yang membutuhkan 

tambahan modal usaha untuk investasi, 

modal kerja, maupun perdagangan. Atas 

keuntungan usaha yang diperoleh debitor 

dengan mempergunakan kredit dari bank, 

debitor memberikan balas jasa/bunga. 

Selisih bunga yang diterima bank dari 

debitor dengan bunga yang dibayarkan 

pada penyimpan dana di bank, itulah yang 

menjadi keuntungan bank. Ini digunakan 

membiayai operasional bank secara 

keseluruhan. (Nurhadi: h. 54-55). 

Tentang hal ini, Muhammad Yasir Yusuf 

menuliskan, bunga bank itu permasalahan 

baru yang tidak muncul pada masa 

Rasulullah Saw. Menurutnya, ini masalah 

ijtihadi, karena lembaga keuangan seperti 

bank adalah lembaga baru yang muncul 

dalam praktik mua’malah kehidupan 

masyarakat modern. (Muhammad Yasir 

Yusuf: 2012, h. 156). Karena itu, kendati 

para ulama dari berbagai kalangan dan dari 

zaman ke zaman sepakat tentang hukum 

haram riba, berdasarkan dalil-dalil naqli 

yang telah penulis sebutkan sebelumnya, 

mereka berbeda pandangan tentang status 

bunga bank: riba ataukah bukan? 

Menjawab pertanyaan ini, mereka terbelah: 

yang menyamakan dan yang membedakan 

bunga bank dengan riba. Dan penulis 

berupaya meresume perbedaan pandangan 

itu, berdasarkan penelitian yang telah ada 

sebelumnya. 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

146  

  Pertama, mayoritas ulama salaf dan 

khalaf, termasuk al-a’immah al-mujtahidin 

dari kalangan Sunni dan Syi’i, juga 

kelompok neorevevalis, seperti Abu A’la 

Maududi, melihat riba dari segi dampak 

yang ditimbulkan. Mereka sepakat hukum 

riba al-nasiah itu haram berdasarkan Qs. al-

Baqarah [2]: 275-278. Maududi 

menyatakan, bunga bank termasuk riba 

yang dilarang (Abu al-A’la Maududi: 

T.Th., h. 70), karena sifatnya nasiah. 

Pernyataan Maududi ini sejalan dengan 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia (MUI) 

tahun 2003 tentang Bunga Bank 

(interest/faidah), Terorisme, dan Penetapan 

Awal Ramadhan, Syawal dan Dzulhijjah. 

Dituliskan dalam kesimpulan hukumnya, 

“Praktik pembungaan uang saat ini telah 

memenuhi kreteria riba yang terjadi pada 

zaman Rasulullah Saw, yakni riba nasiah. 

Dengan demikian, praktik pembungaan 

uang ini termasuk salah satu bentuk riba 

dan riba haram hukumnya.” (KH. Ma’ruf 

Amin, dkk.: h. 722).  

 Namun demikian, bunyi 

kesimpulan fatwa MUI itu tidak berhenti di 

situ. Bermualah dengan lembaga keuangan 

konvensional, MUI memutuskan: a) Untuk 

wilayah yang sudah ada kantor/jaringan 

Lembaga Keuangan Syariah, tidak 

diperbolehkan melakukan transaksi yang 

didasarkan kepada perhitungan bunga. b) 

Untuk wilayah yang belum ada 

kantor/jaringan Lembaga Keuangan 

Syariah, diperbolehkan melakukan 

kegiatan transaksi di lembaga keuangan 

konvensional berdasarkan prinsip 

dharurat/hajat. (KH. Ma’ruf Amin, dkk.: h. 

722).  Adiwarman Karim menjelaskan, 

keharaman bunga karena sebagai kreditor 

bank mensyaratkan pembayaran bunga 

yang besarnya tetap dan ditentukan terlebih 

dahulu diawal transaksi. Padahal bisa jadi, 

nasabah belum tentu untung, tapi ia harus 

membayar bunga. Bank sendiri tidak mau 

tahu apakah nasabah untung atau rugi. 

Unsur menzalimi terjadi di sini dan ini 

tidak diperbolehkan dalam Islam. (Habib 

Nazir dan Muhammad Hasanuddin: h. 

564). 

Kedua, ulama modernis seperti 

Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha 

berpendapat bahwa bunga bank bisa 

disebut riba jika sifatnya berlipat-ganda. 

Pendapat ini disandarkan pada Qs. Ali 

Imran [3]: 130. (Muhammad Abduh: 

T.Th., III/114).  Abduh, karenanya, 

menoleransi bunga bank. Alasannya: 1) 

bunga bank tidak bersifat menindas, 

melainkan justru mendorong kemajuan 

ekonomi. 2) dasar menabung di bank itu 

mudharabah, walaupun tidak sama persis 

dengan yang diformalkan dalam fikih. Dan 

3) perbankan dapat mendorong kemajuan 

dalam bidang-bidang lain, disamping 

ekonomi. Umer Chapra juga 

berpandangan, alasan pengharaman riba 

karena berlipat-ganda dan eksploitatif. 

Bunga bank tidak haram karena tidak sama 

dengan riba pada zaman jahiliyah yang 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

147  

berlipat-ganda dan eksploitatif. (Umar 

Chapra: 2001, h. 265). Fazlur Rahman 

(1964), Muhammad Assad (1984), Sa’id 

al-Najjar (1989), dan Abd al-Mun’im al-

Nemr (1989) juga cenderung menekankan 

pada aspek moral pengharaman riba. 

Mereka berargumen, raison d`ètre 

pengharaman riba adalah kezaliman. 

Muhammad Assad, juga menganggap 

bunga bank bukan riba, karena tidak ada 

unsur penzaliman. Menurutnya, kekejian 

riba terkait dengan keuntungan-

keuntungan yang diperoleh melalui 

pinjaman-pinjaman berbunga yang 

mengandung eksploitasi. (Uswatun 

Hasanah; h. 19). 

Beberapa penelitian menarik untuk diulas, 

terkait konsep time value of money:  uang 

yang diinvestasikan pada saat ini harus 

menghasilkan dan bertambah pada waktu 

yang akan datang. Karena itu, berdasarkan 

konsep ini, ada beberapa alasan untuk 

membenarkan bunga dalam sistem 

perbankan konvensional. Pertama, teori 

abstinence. Bunga diberikan karena 

pemberi pinjaman telah menahan diri dari 

memanfaatkan uangnya semata untuk 

memenuhi keinginan peminjam. 

Pengorbanan ini telah menunda kepuasan 

diri, yang karenanya menuntut konpensasi 

berupa bunga. Kedua, teori bunga sebagai 

imbalan sewa. Uang bisa menghasilkan 

keuntungan bila digunakan untuk produksi. 

Ketiga, teori produktif-konsumtif. Uang 

yang dipinjamkan membawa keuntungan 

bagi yang dipinjami. Uang yang 

dipinjamkan, baik pinjaman produktif 

maupun konsumtif, menambah 

keuntungan bagi peminjam, sehingga 

pihak yang meminjami berhak menarik 

sekian persen keuntungan. Keempat, teori 

opportunity cost. Dengan meminjamkan 

uangnya, pemberi pinjaman menahan diri 

untuk menggunakan modalnya. Yang 

berutang memiliki kesempatan 

menggunakan modal pinjamannya untuk 

memperoleh keuntungan. Ini menjadi 

alasan pemberi pinjaman berhak 

menikmati sebagian keuntungan itu. Besar 

kecilnya keuntungan terkait dengan besar 

kecilnya waktu. Kelima, teori inflasi. 

Adanya kecenderungan penurunan nilai 

mata uang di masa mendatang, maka 

mengambil tambahan dari uang yang 

dipinjamkan itu logis sebagai kompensasi. 

(Heri Sudarsono: h. 17-20).  

 Bagaimana pandangan 

Muhammadiyah dan Nahdhatul Ulama, 

dua ormas besar di negeri ini, tentang 

bunga bank? Menurut penelitian 

Muhammad Yasir Yusuf, awalnya 

Muhammadiyah dan Nahdhatul Ulama 

berpendapat bahwa hukum bunga bank 

adalah musytabihat. (Muhammad Yasir 

Yusuf: h. 155). Fathurahman Djamil 

menuliskan, Muhammadiyah berpendapat, 

hakikat riba yang dilarang al-Qur’an 

adalah riba yang mengarah pada 

pemerasan (dhulm) terhadap debitor. 

Konsideran putusan Muhammadiyah 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

148  

tentang bunga bank menyebutkan “bahwa 

nash-nash al-Qur’an dan Sunnah tentang 

haramnya riba mengesan adanya ’illah 

terjadinya pengisapan oleh pihak yang kuat 

terhadap yang lemah”. Muhammadiyah 

berpendapat, segala tambahan baik sedikit 

atau banyak tetap dinyatakan riba, bila ada 

unsur dhulm. Karenanya, riba yang 

dilarang al-Qur’an adalah riba yang 

mengarah pada eksploitasi atau pengisapan 

manusia yang menimbulkan ketidakadilan. 

Bagi Muhammdiyah,‘illah diharamkan 

riba adalah penghisapan atau penganiayan 

terhadap pihak peminjam bukan adanya 

tambahan. Konsekuensinya, kalau ‘illah itu 

ada pada bunga bank, maka bunga bank 

sama dengan riba dan hukumnya haram. 

Sebaliknya, kalau ‘illah itu tidak ada pada 

bunga bank walaupun adanya tambahan, 

maka bunga bank bukanlah riba, karena itu 

tidak haram. (Fathurrahman Djamil: 1995, 

h. 126).  

Dalam kajiannya, Muhammad Yasir Yusuf 

menuliskan, pada Halaqah Nasional Tarjih 

di Jakarta, 18 Juni 2006, Pimpinan Majelis 

Tarjih dan Tajdid Pusat Muhammadiyah 

menetapkan fatwa terbaru terkait bunga 

bank; bunga (interest) bank adalah riba. 

Muhammadiyah menghimbau seluruh 

jajaran dan warganya serta umat Islam agar 

bermu’amalat sesuai prinsip syari’ah. Bila 

menemui kesukaran dapat berpedoman 

pada kaidah “suatu hal bilamana 

mengalami kesulitan diberi kelapangan” 

dan “kesukaran membawa kemudahan.” 

(Muhammad Yasir Yusuf: h. 158). 

   Tentang bunga bank ini, Nahdhatul 

Ulama (NU) sebagai ormas keagamaan 

terbesar di negeri ini juga memiliki 

perhatian yang serius. Dalam perjalanan 

sejarahnya, setidaknya ada tiga momen 

penting pada 1927, 1937 dan 1992 yang di 

dalamnya para kiai-kiai pesantren 

menyinggung bung bank, kendati ada yang 

langsung menyebut bunga bank dan ada 

yang tidak langsung. Pada Muktamar NU 

ke-2 di Surabaya 12 Rabiuts Tsani 1436 

H/9 Oktober 1927 M misalnya, pada 

awalnya kiai-kiai NU lebih fokus pada 

pembahasan gadai dan tidak secara khusus 

menyebut bunga bank. Fatwa yang 

dihasilkan kala itu berangkat dari 

pertanyaan: “Bagaimana hukum orang 

yang menerima gadai dengan mengambil 

manfaatnya. Misalnya, sebidang tanah 

yang digadaikan, kemudian diambil 

hasilnya dengan tanpa syarat pada waktu 

akad diadakan demikian itu, baik sudah 

menjadi kebiasaan atau sebelum akad 

memakai syarat atau dengan perjanjian 

tertulis, tetapi tidak dibaca pada waktu 

akad, hal demikian itu apakah termasuk 

riba yang terlarang atau tidak?” Menjawab 

pertanyaan ini, para kiai memunculkan tiga 

fatwa hukum: 1) Haram: sebab termasuk 

hutang yang dipungut manfaatnya (rente). 

2) Halal: sebab tidak ada syarat pada waktu 

akad, sebab menurut hukum yang terkenal, 

bahwa adat yang berlaku itu tidak termasuk 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

149  

syarat. 3) Syubhat: (tidak tentu jelas halal-

haramnya) sebab para ahli hukum 

berselisih pendapat. Dan Muktamar 

memutuskan, bahwa pendapat yang lebih 

hati-hati adalah pendapat yang pertama 

(haram). (Tim PW LTN NU Jatim: 2007, 

h. 28). 

 Pada Muktamar NU ke-12 di 

Malang 12 Rabiut Tsani 1356 H/25 Maret 

1937 M, diantara problem sosial-

kemasyarakatan yang menjadi sorotan 

adalah hukum “Menitipkan Uang dalam 

Bank.” Ulasannya sudah mulai 

memunculkan istilah “bunga” secara lebih 

spesifik. Pembahasan ini berangkat dari 

pertanyaan: “Bagaimana hukumnya 

menitipkan uang dalam bank, kemudian 

pemerintah menetapkan pajak, karena 

mendapat bunga. Halalkah bunga itu? 

Bagaimana hukum menitipkan uang dalam 

bank karena menjaga keamanannya saja, 

tidak ingin bunganya, bolehkah atau 

tidak?” Dalam fatwa yang dihasilkan, 

dijelaskan bahwa “Adapun hukum bank 

dan bunganya, itu sama dengan hukumnya 

gadai yang telah ditetapkan hukumnya 

dalam Putusan Muktamar ke-2 No. 28.” 

(Tim PW LTN NU Jatim: 2007, h. 187). 

Keputusan Muktamar ke-12 di Malang ini 

mengembalikan hukum bunga bank persis 

sama dengan hukum gadai sebagaimana 

hasil Muktamar ke-2 di Surabaya: haram, 

halal dan syubhat. Karena itu, dalam 

Muktamar Malang ini tidak ada keputusan 

baru sama sekali.  

  Dan fatwa bunga bank yang lebih 

lengkap dan terperinci baru muncul pada 

Munas Alim Ulama NU di Bandar 

Lampung 16-20 Rajab 1412 H/21-25 

Januari 1992 M. Dalam bahasan “Masalah 

Bank Islam”, dijelaskan: 1) Para 

musyawirin masih berbeda pendapatnya 

tentang hukum bunga bank konvensional 

sebagai berikut:  

1. Ada pendapat yang mempersamakan 

antara bunga bank dengan riba secara 

mutlak, sehingga hukumnya haram. 

2. Ada pendapat yang tidak 

mempersamakan antara bunga bank 

dengan riba, sehingga hukumnya 

boleh. 

3. Ada pendapat yang mengatakan 

hukumnya syubhat (tidak identik 

dengan haram). (Tim PW LTN NU 

Jatim: 2007, h. 449). 

Selanjutnya dijelaskan, pendapat pertama 

dengan beberapa variasi antara lain sebagai 

berikut: 

1. Bunga itu dengan segala jenisnya 

sama dengan riba sehingga 

hukumnya haram. 

2. Bunga itu sama dengan riba dan 

hukumnya haram. Akan tetapi 

boleh dipungut sementara sebelum 

beroperasinya sistem perbankan 

yang islami (tanpa bunga). 

3. Bunga itu sama dengan riba, 

hukumnya haram. Akan tetapi 

boleh dipungut sebab adanya 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

150  

kebutuhan yang kuat (hajah 

rajihah). 

Pendapat kedua juga dengan beberapa 

variasi antara lain sebagai berikut: 

1. Bunga konsumtif sama dengan riba, 

hukumnya haram, dan bunga produktif 

tidak sama dengan riba, hukumnya 

halal.  

2. Bunga yang diperoleh dari bank 

tabungan giro tidak sama dengan riba, 

hukumnya halal. 

3. Bunga yang diterima dari deposito 

yang dipertaruhkan ke bank hukumnya 

boleh. 

4. Bunga bank tidak haram, kalau bank itu 

menetapkan tarif bunganya terlebih 

dahulu secara umum. (Tim PW LTN 

NU Jatim: 2007, h. 449-450). 

  Melihat keputusan kiai-kiai 

Nahdhatul Ulama (NU) pada Munas Alim-

Ulama Lampung 1992 ini, jelas sekali 

nuansa dan dinamika perdebatan hukum 

bunga bank menjadi lebih akademik dan 

detail. Ini sangat berbeda dengan 

keputusan-keputusan yang dihasilkan 

sebelumnya. Lihat saja, selain tetap 

mempertahankan keragaman pandangan, 

elaborasi yang dilakukan juga lebih detail. 

Misalnya, terkait bunga bank itu, para kiai 

bahkan mengulas beragam bunga bank. 

Terkait penggunaannya, ada bunga bank 

yang konsumtif dan produktif. Terkait 

barternya, ada bunga bank yang diberikan 

karena deposito dan karena giro. Masing-

masing memiliki ketentuan yang berbeda-

beda. Mereka juga mempertimbangkan 

kondisi-kondisi tertentu yang terjadi saat 

itu, yang menjadi alasan kebolehan 

memungut bunga bank. Inilah penanda 

kejelian dan kedalaman kiai-kiai NU dalam 

memutuskan persoalan modern yang 

berkembang di tengah masyarakat, sembari 

tidak melepaskan diri dengan akar 

turatsnya.    

Penutup 

Kesimpulan 

Tidak ada perbedaan para ulama klasik 

maupun modern tentang keharaman riba, 

karena ayat-ayat maupun Hadis tentangnya 

cukup jelas atau ma’lum min al-din bi al-

dharurah. Apalagi, riba secara historis 

sudah berlangsung sejak zaman pra-Islam, 

dan karenanya telah dikecam oleh banyak 

kalangan, termasuk oleh agama-agama 

besar dunia. Ini berbeda dengan bunga 

bank, yang kemunculannya secara lebih 

sempurna menjadi bagian dari tradisi 

masyarakat modern. Untuk itu, status 

hukum bunga bank tidak tunggal. 

Penstatusan hukumnya berangkat dari 

pertanyaan: apakah bunga bank sama 

dengan riba? 

Menjawab pertanyaan ini, yang menjadi 

persoalan inti adalah perbedaan para ulama 

dalam menentukan ‘illah (alasan/sebab) 

hukum riba. Ada yang memakai ‘illah 

ziyadah (tambahan) dan ada yang 

menggunakan illah dhulm 

(penganiayaan/ekploitasi). (Muslihun 

Muslim; 2015, h. 145). Bagi yang 



Nurul Huda/ Riba Dan Kontroversi Hukum Bunga Bank../131-152  
 

151  

menggunakan alasan tambahan, maka 

tambahan apapun adalah riba. Bunga bank 

lalu diidentikkan dengan riba yang 

hukumnya jelas haram. 

Ulama lain yang tidak hanya terpaku pada 

teks, namun juga melihat konteks 

perkembangan zaman dan transaksi 

modern, umumnya mengatakan bahwa 

bunga bank tidak termasuk riba yang 

dikecam dan dilarang secara jelas dalam al-

Qur’an. (Muhammad Ayyub: 2009, h. 68). 

Alasannya, illah keharaman riba adalah 

dhulm berupa eksploitasi satu pihak pada 

pihak yang lain. Muhammad Abduh, 

Muhammad Rasyid Ridha, Muhammad 

Assad, Fazlurrahman, Abdul Mun’im al-

Nemr, dll, termasuk dalam gerbong ulama 

yang tidak melihat sisi dhulm pada bunga 

bank. Bagi mereka, selama bunga bank 

tidak mengandung nilai ekploitatif, maka 

tidak masuk dalam kategori riba, dan 

karenanya boleh-boleh saja. Sebaliknya, 

jika bunga bank mengandung ekploitasi, 

maka itulah riba dan karenanya haram. 

Kiai-kiai NU juga sebagian melarang 

bunga bank dan sebagian 

membolehkannya, sebagaimana tercermin 

dalam keputusan Munas Alim Ulama NU 

di Lampung, 1992. 

 Melihat dinamika status bunga 

bank itu, semestinya kaum muslim tidak 

perlu risau. Sudah menjadi kelumrahan, 

dalam tataran fatwa hukum, satu persoalan 

bisa saja dilihat melalui berbagai sisi dan 

perspektif, sehingga hukum yang hadirpun 

beragam atau tidak tunggal. Dan masing-

masing memiliki landasan yang kuat secara 

akademik. Kaum muslim cukup memilih 

salah satunya, sesuai kondisi sosial dan 

keyakinannya. Simpel saja! Tidak ada 

keharusan mengikuti salah satu pandangan 

secara kaku, karena fatwa itu sebatas 

himbauan yang sifatnya tidak mengikat 

dan tidak menghadirkan sanksi bagi yang 

menolaknya. Wa Allah a’lam 

Saran 

1. Pentingnya dilakukan kajian yang 

serius dan mendalam perihal riba dan 

bunga bank, termasuk macam-macam 

riba yang banyak jumlahnya, 

sehingga bisa ditentukan secara jelas 

apakah bunga bank itu bagian dari 

salah satu riba itu atau bukan. 

2. Hendaknya kaum muslim mampu 

menghargai berbagai pandangan 

yang berbeda-beda tentang bunga 

bank, dengan tidak perlu 

memutlakkan pandangannya sendiri 

sebagai yang paling benar dan 

menilai pandangan yang berbeda 

sebagai keliru atau salah. 

3. Apa yang penulis tuangkan dalam 

tulisan ini hanyalah satu pandangan, 

yang tidak menutup kemungkinan 

benar atau keliru. Mengutip Imam 

al-Syafii dalam satu statemennya: 

“Apa yang aku anggap benar, bisa 

jadi malah keliru. Dan apa yang aku 

anggap keliru, bisa jadi malah itu 

yang benar”. 



Jurnal Aksioma Ad Diniyah : The Indonesian Journal Of Islamic Studies  Volume 11 No. 2, (2023) 

 

152  

Daftar Pustaka 

Abd al-‘Alim Ibrahim. al-Imla’ wa al-

Tarqim fi al-Kitabah al-‘Arabiyyah. 

Mesir: Matkabah Gharib, T.Th. 

Abdullah Saeed. Islamic Banking and 

Interest: A Study of the Prohibition 

of Riba and Its Contemporary 

Interpretation. Leden-New 

Yorkkoln: E.J. Brill, 1996. 

Abu al-A’la Maududi. Islam dan Delema 

Ekonomi. Jakarta: Menoret, T.Th. 

Abu Ishaq. al-Mubdi. Beirut: al-Maktab al-

Islami, 1400 H. 

al-Fairus Abadi. al-Qamus al-Muhith. 

Beirut: Dar Fikr, 1998. 

Ali bin Muhammad al-Jurjani. Kitab al-

Ta’rifat. Jeddah: al-Haramain, 

T.Th. 

al-Razi. Mukhtar a-Sihhah. Beirut: 

Maktabah Lubnan, 1415 H/1995 

M. 

al-Zamakhsyari. Asas al-Balaghah. Beirut: 

Dar al-Fikr, 1989. 

as-Sayid Sabiq. Fiqh al-Sunnah. Kairo: Dar 

al-Fath li al-A’lam al-‘Arabi, 1997. 

Fathurrahman Djamil. Metode Ijtihad 

Majlis Tarjih Muhammadiyah. 

Jakarta: Logos, 1995. 

Habib Nazir dan Muhammad Hasanuddin. 

Ensiklopedi Ekonomi dan 

Perbankan Syariah. Bandung: Kafa 

Publishing, 2008. 

Hendi Suhendi. Fiqih Muamalah. Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2002.  

Heri Sudarsono. Bank dan Lembaga 

Keuangan Syariah; Deskripsi dan 

Ilustrasi. Yogyakarta: EKONISIA, 

2008. 

Johannes Ibrahim. Cross Default & Cross 

Collateral sebagai Upaya 

Penyelesaian Kredit Bermasalah. 

Bandung: Refika Aditama, 2014. 

Ma’ruf Amin, dkk. Himpunan Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia. Jakarta: 

MUI, 2010.  

M. Quraish Shihab. Tafsir al-Mishbah: 

Pesan, Kesan dan Keserasian al-

Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2002.  

M. Syafi’e Antonio. Bank Syari’ah: dari 

Teori ke Praktik. Jakarta: Gema 

Insani pers, 2001. 

Manshur bin Muhammad al-Marwazi. 

Qawathi’ al-Adillah fi al-Hukm. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1418 H/1999 M. 

Muhammad Abduh. Tafsir al-Manar. 

Bierut: Dar Ma’rifah li at-Taba’ah 

wa an-Nasyr, T.Th. 

Muhammad Abu Zahra. Buhuts fi al-Riba. 

Bairut: Dar al-Buhuts al-‘Ilmiyyah, 

1390 H/1970 M. 

Muhammad Ali al-Shabuni. Shafwah al-

Tafasir. Kairo: Dar al-Shabuni, 1417 

H/1997 M. 

Muhammad Ayyub. Understanding 

Islamic Finance. Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 2009. 

Muhammad bin ‘Isa al-Tirmidzi. Sunan al-

Tirmidzi. Beirut: Dar al-Gharb al-

Islami, 1998. 

Muhammad bin ‘Ismail al-Bukhari. Shahih 

al-Bukhari. T.Tp.: Dar Thauq al-

Najah, 1422 H. 

Muhammad bin Jarir al-Thabari. Jami’ al-

Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. T.Tp.: 

Muassasah al-Risalah, 1420 H/2000 

M.  

Muslihun Muslim. Fiqih Ekonomi. 

Mataram: LKIM, 2015. 

Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi. Shahih 

Muslim. Beirut: Dar Ihya’ al-Turats 

al-Arabi, T.Th.  

Nashr Akbar. Tafsir Ekonomi 

Kontemporer. Jakarta: Madani 

Publishing House, 2010. 

Sulaiman Rasjid. Fiqih Islam. Jakarta: 

Penerbit Attahiriyah, 1981. 

Tim Penafsir Kemenag RI. al-Qur'an dan 

Tafsirnya. Jakarta: Lentera Abadi, 

2010. 

 
 


